
ilduomo
Periodico della Parrocchia di San Giovanni Battista in Monza
Poste Italiane Spa - Spedizioni in A.P - D.L.353/2003 (conv in L. 27/02/2004 n.46) art.1 comma 2, DCB Milano

Duomo
di Monza

Anno XCIX - numero 9 novembre 2025



Sommario

Hanno collaborato

  3  La fede, la Chiesa, il catechismo: camminare nella verità [Mons. Marino Mosconi]

  5  Cronaca di novembre

13  I benefattori del Duomo: ricordare il bene ricevuto, sperare nel futuro [Emanuele Calegari]

14  Ringraziamento al gruppo missionario

15  Ministri al sepolcro per il cimitero di Monza: una proposta di servizio ecclesiale 

16  Gesù di Nazareth: è la risposta alla domanda di libertà e felicità? [Alberto Pessina]

18  “Credo la resurrezione della carne e la vita eterna” [Piergiorgio Beretta]

19 Dipendenze e violenze [Marina Seregni]

20 Un invito speciale alla Lectio Divina per adulti [A cura dell’AC Ambrosiana]

21  ”Servare et fovere”. Una fede in molte forme. Monza e il rito patriarchino [Mons. C. Fontana]

25 Il rito patriarchino a Monza e lo scisma dei Tre Capitoli [Prof. Paolo Cesaretti]

33  ”Confiteor unum baptisma in remissionem peccatorum” [P. Roberto Osculati]

Mons. Marino Mosconi, Don Cesare Pavesi, Fabio Cavaglià, Alberto Pessina, Marina Seregni, 
Piergiorgio Bere�a, Fernanda Menconi

Un grazie particolare a chi distribuisce “Il Duomo” cartaceo



il duomo lettera dell’arciprete

“In unitate fidei”, la le�era apostolica di papa Leone XIV, del 23 novembre 2025, ricorda la ricorrenza 
dei millese�ecento anni del Concilio di Nicea e prepara il viaggio apostolico del Santo Padre in 
Turchia, svoltosi tra il 27 e il 30 novembre 2025.
Potrebbe sembrare uno scri�o per pochi esperti, che disce�a di categorie teologiche come sostanza e 
consustanzialità ma, come ricorda il documento stesso, la fede cristiana, così come definita a Nicea nel 
325 (e nei successivi concili della Chiesa indivisa), non è cosa per pochi, ma è un aspe�o fondamentale 
del nostro credo comune. Gesù è veramente Dio e questa verità è essenziale per tu�i i credenti. Il 
testo evidenza il valore di quel termine, presente nella professione di fede, “discese”, perché è come Dio 
e restando tale che il Verbo “discese dal cielo”. Egli realmente assunse la nostra condizione umana in 
tu�a la sua povertà, nella sua carne; infa�i, afferma la professione che “si è incarnato” e, quasi ribadire 
la forza di questa realtà, aggiunge, “si è fa�o uomo”. La nostra speranza, tema centrale di questo 
giubileo (“pellegrini di speranza”), nasce da lì, dal sapere che Dio si è fa�o come uno di noi. Nicea 
preserva la novità dell’annuncio cristiano rispe�o a un condizionamento culturale che rischiava, sin 
dagli inizi, di affievolire la novità del Vangelo: l’idea greca dell’intangibilità di Dio, mal sopportava un 
fa�o tanto clamoroso, il farsi uomo.
Lo stesso Concilio condanna quindi l’arianesimo, che considera il Verbo un’emanazione della divinità 
che non partecipa in pienezza della Sua identità (“Dio vero da Dio vero”), ma non determina la fine di 
questa do�rina. Sappiamo bene di questa persistenza dalla storia del nostro Duomo, che sorge come 
Basilica palatina quasi trecento anni dopo Nicea (la data ricordata è quella del 595), esprimendo la scelta 
della fede cristiana e non più ariana da parte della corte longobarda. Il primo consorte di Teodolinda, 
Autari, proibiva ai suoi sudditi il ba�esimo, forse proprio per definire con più forza l’identità del suo 
popolo – ariano e non cristiano – come erano invece i romani (dipendenti dalla corte di Costantinopoli), 
con cui i longobardi dividevano la penisola italiana. La scelta della fede cristiana segnò quindi l’avvio 
di un percorso che abba�é in qualche modo una barriera e unì i due popoli, i longobardi e i romani 
(ricordiamo che le sedi episcopali di Milano e di Aquileia erano state abbandonate dai loro pastori, 
proprio al sopraggiungere dei longobardi, e i rispe�ivi vescovi si erano rifugiati nei litorali, ancora so�o 
il dominio romano, rispe�ivamente a Genova e a Grado). Unire in quel momento il mondo cristiano 
voleva quindi dire anche me�ere da parte i contrasti (con la benedizione di papa Gregorio Magno) ed 
esprimere un desiderio di unità e di pace (nonostante il persistere della divisione, con il cosidde�o 
scisma tricapitolino di cui pure si tra�a in questo numero del notiziario). Sono vicende passate, ma nei 
corsi e ricorsi della storia sentiamo ancora il desiderio di vivere in un mondo più unito e ancora oggi, in 
un mondo plurale, la via dell’umiltà, di quel Dio che si fa uomo (“discese”), resta l’indicazione del 
solo percorso che consente di giungere alla pace.
In questo anno giubilare, abbiamo chiesto a padre Roberto Osculati, sacerdote della nostra parrocchia, 
di ripercorrere per tu�i qui, sull’informatore parrocchiale, il “Credo” niceno, passo dopo passo: un 
percorso che, col prossimo mese di dicembre giungerà al suo compimento. Esorto a leggere le sue 
riflessioni, nella sezione “angolo del teologo”: non sono solo dissertazioni do�rinali, ma un invito a 
cogliere il senso della nostra fede, partendo dal modo in cui l’annuncio cristiano ha preso forma nel 
Nuovo Testamento, sopra�u�o nelle opere dell’evangelista Luca.
La conoscenza della verità della fede è davvero un tema che interessa tu�i. Il Santo Padre Leone XIV, 
nella sua le�era apostolica, non teme di riprendere a questo proposito la stimolante provocazione di 
sant’Ilario di Poitiers (grande difensore della fede nicena in Occidente): «le orecchie del popolo sono più 
sante dei cuori dei sacerdoti». L’adagio non vuole mancare di rispe�o ai presbiteri, ma evidenzia che la 
so�igliezza delle dissertazioni e talvolta lo scontro tra i poteri finisce col perdere quel senso unitario 

La fede, la Chiesa, il catechismo:
camminare nelle verità

3



il duomo lettera dell’arciprete

4

della fede, che è invece vivo nel popolo di Dio. Senza aver mai studiato i de�ami niceni, tu�i i 
cristiani sanno fare il segno della croce e sono consapevoli di essere stati ba�ezzati nel nome 
della Trinità. Certo, potrebbero apparire semplici formule, ripetute solo perché così insegnate, 
ma chi vive un’autentica esperienza di fede, intuisce che contengono molto di più. Il nome 
trinitario è il nome di quel Dio che è capace di colmarci di speranza. Forse molti ba�ezzati, 
anche tra i praticanti, non saprebbero spiegare adeguatamente il significato delle parole del 
“Credo” che si pronunciano nella santa Messa, ma intuiscono che questo è il vero volto di Dio, 
il solo che può rispondere alle a�ese più profonde del cuore dell’uomo: “Deus enim solus satiat”, 
come insegnava san Tommaso d’Aquino.
Il nostro essere Chiesa ancora oggi, nella comunione di tu�i i credenti, è alla fine la migliore 
garanzia della trasmissione della vera fede. Quando i catechisti spiegano ai ragazzi, alle 
ragazze e alle loro famiglie che la fede deve essere vissuta nella Chiesa e con la Chiesa (a partire 
dalla condivisione dell’Eucarestia domenicale) non rivolgono quindi solo un appello morale 
(un richiamo al senso del dovere), ma indicano una verità che è radicata nella storia: per 
conoscere la fede e per sceglierla (il cammino di iniziazione cristiana porta i nostri ragazzi a 
saper esprimere personalmente il rinnovo delle promesse ba�esimali, che è il primo a�o della 
celebrazione della santa Cresima), dobbiamo essere membra vive di quel popolo che quella 
fede ha custodito in questi duemila anni, a Nicea, ma ancora oggi in ogni assemblea che 
celebra e vive la novità della Pasqua. 
A partire da questa prospe�iva si capisce anche perché è importante e necessaria la prospe�iva 
ecumenica: la Chiesa deve essere una, come uno è l’annuncio cristiano, fermento di pace e di 
unità. Chiediamo al Signore, che infonda ancora oggi nei nostri cuori, nella nostra parrocchia, 
nella nostra Ci�à, il desiderio di non disperdere questa straordinaria eredità, che è densa 
promessa di futuro: camminiamo nella verità (cf. 2 Gv 1, 4).

Il vostro parroco
monsignor Marino Mosconi



Cronaca di novembre

il duomo cronaca

1 sabato – Solennità di Tu�i i Santi. Le 
funzioni liturgiche si sono svolte anche 
quest’anno tra il Duomo e il cimitero 
ci�adino. Nel pomeriggio, alle ore 15, una 
santa Messa nella chiesa del camposanto è 
stata l’occasione per radunare molti amici e 
parenti che hanno ricordato i loro cari, mentre 
la comunità ricordava l’anniversario 
centenario della posa della prima pietra della 
cappella dedicata all’Addolorata, fortemente 
voluta a suo tempo dall’Arciprete in contrasto 
aperto con l’amministrazione comunale 
dell’epoca, fortemente anticlericale. Una 
piccola nota di cronaca: a seguito di una 
infiltrazione la sacrestia ha subito il danno 
nella caduta di una porzione del 
controsoffi�o, fortunatamente senza 
conseguenze per l’accessibilità e l’agibilità del 
locale. In Basilica ha lasciato un segno di 
particolare intensità la celebrazione dei 
Vespri alle ore 17, con il canto delle litanie, 
quest’anno arricchite dall’invocazione del 
nuovo santo Carlo Acutis, che sentiamo un 
po’ “nostro” per il fa�o che sia salito al cielo 
durante il ricovero presso l’Ospedale San 
Gerardo. [Don Cesare Pavesi]

2 domenica – Commemorazione dei defunti. 
Oggi i celebranti della santa Messa capitolare 
nel Duomo hanno utilizzato antichi 
paramenti neri; anche per questo la 
celebrazione eucaristica ha assunto un tono 

particolarmente solenne. Questo colore 
liturgico è stato obbligatorio, per secoli, per le 
esequie e il Venerdì Santo (come previsto 
dalle rubriche del Messale Tridentino), e il 
suo utilizzo nella liturgia è tu�ora previsto, 
sebbene l’utilizzo sia facoltativo. A partire 
dagli anni Sessanta – tempi controversi per la 
nostra società – un cambiamento epocale ha 
visto l’umanità in fuga verso un’ideologia 
dove il dolore, la sofferenza, la morte, non 
avevano più posto. I paramenti neri, però, 
hanno una cara�eristica speciale: sono 
sempre ricamati o intessuti di argento o d'oro; 
stanno a significare, con il linguaggio del 
colore che si usa per le occasioni funebri: tu�o 
sembra nero come la morte, invece – si 
intravvede sul nero la luce (oro e argento) che 
viene dalla speranza, anzi dalla certezza della 
fede nel Signore Risorto. È Lui la luce che 
illumina e sembra risplendere sullo sfondo 
nero simbolizzante il lu�o e il distacco; ci 
aiutano, dunque, a capire meglio il senso 
della morte, la brevità della vita e il giudizio 
che ci a�ende, così da preparaci all'incontro 
con l’Eterno. [Diacono Dario Erba]

3 lunedì – Concelebrazione di suffragio per 
Arcipreti, canonici e benefa�ori defunti.
Sono stati tu�i ricordati nella preghiera dai 
sacerdoti della parrocchia e dai fedeli 
convenuti nel corso della santa Messa delle 
ore 10, il giorno seguente alla 

Commemorazione 
dei defunti. In modo 
particolare durante il 
canone, sono stati 
r i c o r d a t i 
nominalmente tu�i 
gli Arcipreti 
deceduti nell’ultimo 
secolo: i monsignori 
Paolo Rossi, Pietro 
D e l l ’ A c q u a , 
Giovanni Rigamonti, 

5



6

Ernesto Basadonna e Leopoldo Gariboldi. Li 
affidiamo alla misericordia di Dio con le 
parole delle liturgia: “come per il Ba�esimo li 
hai uniti alla morte di Cristo, Tuo Figlio, così 
rendili partecipi della Sua risurrezione, 
quando egli farà sorgere i morti dalla terra e 
trasfigurerà il nostro corpo mortale per 
conformarlo al Suo corpo glorioso”. Il Signore 
possa ricompensarli per il loro fecondo e 
assiduo ministero. [Alberto Pessina]

4 martedì – Giornata dell'Unità Nazionale e 
delle Forze Armate. Come ogni anno ha 
avuto luogo, alle ore 9 nella cappella del 
cimitero urbano, una celebrazione eucaristica 
in suffragio delle vi�ime delle guerre, 
presieduta da Monsignor Mosconi; erano 
presenti le massime autorità civili e militari. 
Al termine, in corteo, sono stati visitati i 
campi dove riposano i caduti del primo 
confli�o mondiale, originari della nostra ci�à. 
[Alberto Pessina]

8 sabato – Giubileo diocesano delle Corali.
Oggi il Duomo di Milano ha accolto le corali 
diocesane per questo momento singolare: una 
ma�ina di intensa spiritualità, a�raverso le 
esperienze della preghiera corale, del silenzio 
e dell’incontro fraterno. Anche la nostra 
Cappella Musicale ha partecipato con 
entusiasmo. Un momento penitenziale, con la 
meditazione di monsignor Fausto Gilardi e 
ampio spazio per la riconciliazione, ha fa�o 
da introduzione al culmine dell’evento, la 
solenne santa Messa votiva in onore di santa 
Cecilia, presieduta dall’Arcivescovo. La sua 
predica: “Mente per comprendere, occhi per 
vedere, orecchi per udire” ha ricordato a tu�i 
che chi fa parte a�iva dei cori liturgici «canta 
per pregare, canta per aiutare a pregare, canta 
e la musica, le parole, l’essere insieme sono 
motivo di commozione e di conversione, 
come tu�e le parti della celebrazione». Al 
termine dell’incontro, ogni dire�ore di coro 

ha ricevuto dire�amente dalle mani di Sua 
Eccellenza una le�era perché possa rimanere 
desto il desiderio che tu�a l’assemblea, in 
dialogo con il coro, riprenda a partecipare 
a�ivamente alle celebrazioni. [Don Cesare 
Pavesi]

9 domenica – Dedicazione della Basilica 
Lateranense. Ogni anno, in questa data, si 
ricorda la dedicazione della Arcibasilica di 
San Giovanni in Laterano, la ca�edrale di 
Roma. Quando il giorno ricorre di domenica, 
tale festa sostituisce il normale scorrere del 
tempo ordinario. È l’occasione per pregare in 
modo particolare per il Papa e per l’unità 
della Chiesa, che riconosce in Roma il centro 
di unità e la custode della Tradizione 
ecclesiale. Così abbiamo fa�o, unendoci in 
preghiera con Leone XIV, accompagnandolo 
così in modo più intenso con la nostra 
preghiera per il suo servizio di successore di 
Pietro. [Don Cesare Pavesi]

12 mercoledì – Ricordo dei Caduti a 
Nassiriya. Come ogni anno, in questo giorno, 
il Comune di Monza invita i ci�adini e tu�e le 
autorità a riunirsi in Duomo per ricordare e 
celebrare una santa Messa a suffragio dei 
caduti di Nassiriya, strage che ha visto fra le 
vi�ime carabinieri e militari italiani. 
Quest’anno ha presieduto la funzione 
monsignor Marino Mosconi; hanno 
partecipato alla liturgia le massime autorità 
civili e militari e le associazioni 
comba�entistiche e d’arma della provincia. 
[Carla Pini Civati]

13 giovedì – “Il Duomo racconta”. 
Nell’ambito di questo ciclo annuale di 
incontri, alle ore 21 nella Sala del Granaio, ha 
avuto luogo un’interessante conferenza dal 
titolo: “Servare et fovere. Una fede in molte 
forme. Monza e il rito patriarchino”. Relatori 
sono stati il professor Paolo Cesare�i 

il duomo cronaca



il duomo cronaca

7

(bizantinista e docente presso l’Università 
degli Studi di Bergamo) e monsignor Claudio 
Fontana (nostro parrocchiano e Maestro delle 
Cerimonie della Ca�edrale metropolitana). Il 
primo ha illustrato con dovizia la vicenda 
dello “Scisma dei tre capitoli”, il secondo si è 
soffermato in modo particolare sulle 
peculiarità rituali patriarchine. Durante la 
serata i presenti hanno inoltre avuto 
occasione di vedere da vivo il “Kalendarium-
Obituarium” e la le�era autografa di san Carlo 
Borromeo, con la quale venne concesso ai 
canonici del Duomo il ripristino del rito 
romano a Monza nel 1578. [Alberto Pessina]

16 domenica – Mandato agli operatori della 
carità. Oggi i vincenziani sono stati presenti 
in Duomo con due importanti appuntamenti: 
il nostro Arciprete ha rinnovato il “mandato 
della carità” che ha coinvolto, oltre alla 
Società di San Vincenzo de Paoli, circa venti 
altri volontari delle varie associazioni 
caritatevoli della parrocchia (Caritas, Centro 
Aiuto alla Vita, gruppo missionario, 
“UNITALSI”) e la proposta del riso sul 
sagrato, che, oltre a raccogliere fondi per 
aiutare i più bisognosi, accresce la visibilità 
della San Vincenzo a�irando nuovi 
collaboratori, importanti per la fondamentale 
rotazione degli incarichi. [Oreste Guerrini]

S. Messa con gli ufficiali in congedo e i 
granatieri. Oggi si sono ritrovati alla santa 
Messa delle ore 12 i rappresentanti 
dell’Unione Nazionale Ufficiali in Congedo 
d’Italia e dell’Associazione Nazionale 
Granatieri di Sardegna per ricordare e 
onorare i soci deceduti. Al termine della 
funzione i presidenti hanno le�o la preghiera 
degli ufficiali, scri�a dal professor generale 
Alessandro Minozzi, membro della sezione, e 
la preghiera del Granatiere, del servo di Dio 
generale padre Gianfranco Maria Chiti. [Carla 
Pini Civati]

“Il fuoco dell’unione: l’amore mistico e 
l’amore umano” (incontro di riflessione per 
le famiglie). Ha avuto luogo in oratorio e si è 
tra�ato del primo dei cinque appuntamenti 
previsti per quest’anno liturgico. Dopo 
l’introduzione generale di monsignor 
Marino, la bravissima Anna Pennati ha le�o 
alcuni testi della mistica santa Caterina da 
Siena che descrive l’amore infinito e sublime 
che la lega a Cristo e che le perme�e di amare 
anche il prossimo dello stesso amore infinito 
con cui Dio ama. Tra un passo e l’altro, si sono 
alternate le�ure che raccontavano esperienze 
di amore “umano”: un’intervista al regista 
Pupi Avanti che confessava un amore fragile, 
ma vissuto “per sempre” verso la moglie 
sposata da più di sessant’anni, una poesia di 
Pablo Neruda e una di Nazim Hikmet che 
invitavano a rifle�ere sul fa�o che l’amore si 
costruisce ogni giorno e perciò il giorno più 
bello deve ancora arrivare. Infine, don 
Rodolfo ha le�o una poesia scri�a da lui 
molto commovente sul valore della famiglia 
che viene rappresentata metaforicamente 
come una squadra di calcio con l’obie�ivo 
comune di aiutare tu�i ad andare verso la 
meta dell’umana esistenza. All’incontro erano 
presenti circa dieci coppie in rappresentanza 
di stagioni diverse della vita coniugale che, 
proprio per questo, hanno arricchito con le 
loro testimonianze riferite a varie situazioni 
dell’esperienza di coppia: insomma, amarsi è 
sempre possibile, pur tra le mille difficoltà 
della vita, addiri�ura anche quando l’altro 
non è più fisicamente visibile, l’amore rimane 
in tu�a la sua meraviglia. [Gioia Dalla Chiesa 
Sorteni]

Pellegrinaggio giubilare di una parrocchia 
milanese. Oggi la parrocchia di Gesù Buon 
Pastore e san Ma�eo di Milano, si è recata nel 
nostro Duomo per vivere il suo Giubileo. 
Provenendo dal capoluogo lombardo, i fedeli 
si sono dati appuntamento all’Arengario per 



8

effe�uare insieme un piccolo cammino 
condiviso verso la Basilica. Qui l’Arciprete ha 
introdo�o gli elementi essenziali della storia 

del Duomo, in un incontro in cripta (luogo 
davvero suggestivo); ha fa�o seguito la visita 
alla Basilica e quindi al Museo, col suo 
straordinario tesoro. Alle ore 17 la comunità, 
guidata dal suo parroco, don Ma�eo Baraldi, 
si è unita alla preghiera del Vespro dei 
Canonici, che ha assunto la forma giubilare 
(con la professione di fede e la preghiera alla 
Madonna), per consentire di o�enere i doni 
speciali connessi all’Anno santo. 
Successivamente, accompagnati dalle guide, 
hanno visitato la Cappella degli Zava�ari. È 
stata un’occasione davvero bella di incontro 
tra comunità cristiane e di condivisione di 
quella sete di speranza, che cara�erizza 
questo anno giubilare, mentre per l’Arciprete 
è stata un’opportunità per rivedere tanti volti 

cari e amici, in quella che per trent’anni è stata 
la sua parrocchia. Per tu�i questa giornata ha 
costituito una crescita nella fede, nella 
conoscenza della storia e dell’arte, ma 
sopra�u�o nell’amore. [Mons. Arciprete]

20 giovedì – Visita del vicario episcopale.
Alla vigilia dell’apertura delle sante 
Quarantore, oggi monsignor Michele Elli ha 
presieduto la santa Messa delle ore 18 in 
un’occasione volutamente “feriale”: un modo 
per incontrare le comunità cristiane della 
nostra zona pastorale nella loro quotidianità. 
Alla celebrazione hanno assistito don Luigi e 
Monsignor Arciprete; hanno concelebrato 
don Cesare e don Rodolfo. Dopo la preghiera 
dei Vespri in cripta con i sacerdoti della 
parrocchia e la cena presso la Casa del Clero, 
ha poi incontrato alle ore 21 nella Casa del 
Decanato il Consiglio Pastorale Parrocchiale 
(il verbale di tale seduta sarà pubblicato sul 
prossimo numero dell’informatore 
parrocchiale). [Alberto Pessina] 

21 venerdì, 22 sabato e 23 domenica – Ss. 
Quarantore. Le “giornate eucaristiche” hanno 
visto le comunità di Monza, Brugherio e 
Villasanta radunate in preghiera di 
adorazione del santissimo Sacramento: un 
segno per tu�a la ci�à, che rischia di non 
conoscere più l’esperienza della sosta 
contemplativa. Da tempo, l’intero Decanato 
celebra questo appuntamento in una sola 
ricorrenza annuale, scegliendo ogni anno un 
tema comune per la predicazione e 
l’adorazione. Questa è stata la volta del tema: 
“Tu ci nutri nel cammino”, ispirato alla 
pagina evangelica dei discepoli di Emmaus. 
Dai più piccoli, i ragazzi del catechismo, agli 
adulti, tu�i siamo stati invitati a passare 
qualche momento in silenzio davanti al 
santissimo Sacramento solennemente 
esposto. Dobbiamo rilevare che non c’è stata 
la risposta corale auspicata, ma solo un 

il duomo cronaca



il duomo cronaca

9

“piccolo gregge” di fedeli ha sostato so�o le 
volte del Duomo nei momenti di esposizione 
eucaristica. Se forse a molti è sfuggita 
l’occasione di questa forma di devozione alla 
santissima Eucaristia, possiamo comunque 
ricordare che in modo ancor più continuativo, 
durante tu�o l’anno, la possibilità di sostare 
in adorazione è garantita dal servizio della 
comunità delle suore Sacramentine, che ogni 
giorno aprono per questo ai fedeli la loro 
chiesa delle sante Maria Maddalena e Teresa 
d’Avila in via Italia. [Don Cesare Pavesi]

22 sabato – S. Messa in thai in cripta. Oggi 
sono giunti due sacerdoti thailandesi 
accompagnati da una quarantina di fedeli; in 
cripta hanno celebrato la santa Messa nella 
loro lingua, con discrezione e cordialità. Per 
la liturgia del giorno i presbiteri si si sono 
preparati in sacrestia, utilizzando i paramenti 
del Duomo (solo uno di loro parlava un 
italiano essenziale, appreso durante un 
periodo di studio a Roma alcuni anni fa). Al 
termine, il gruppo si è fermato per una visita 
guidata e per sca�are alcune fotografie 
ricordo, portando con sé, nel cuore, la 
bellezza e la memoria del Duomo di Monza. 
Spesso si pensa che l’universalità della Chiesa 
passi solo a�raverso un idioma comune, 
mentre qui è stata la liturgia, antica e 
immutata, a creare comunione. [Ademar Josè 
Da Silva]

22 sabato e 23 domenica – Mostra dedicata a 
s. Piergiorgio Frassati. Questa mostra 
itinerante è stata richiesta dal Consiglio 
Centrale di Monza della Società San Vincenzo 
de Paoli; nella nostra parrocchia è stata 
allestita presso la Casa del Decanato di piazza 
Duomo e nel corso della sua apertura sono 
state proposte anche alcune visite guidate; nei 
prossimi giorni si potrà ancora visitare in 
altre qua�ro ubicazioni (chiesa degli 
Artigianelli dal 24 al 28 novembre, comunità 

pastorale san Francesco presso Cederna il 29 
e il 30 novembre, parrocchia san Carlo in 
Muggiò il 14 dicembre, asilo no�urno di via 
Raiberti il 17 e il 18 dicembre). [Oreste 
Guerrini]

23 domenica – Conferenza: “Esporre Estorre. 
Il proge�o per il nuovo allestimento 
dedicato a Estorre Visconti nel Museo e 
Tesoro del Duomo”. Ha avuto inizio alle ore 
10.30 presso la “Sala del Rosone”; si è tra�ato 
del terzo appuntamento dell’iniziativa 

avviata dall’Ente in dialogo e confronto con la 
comunità monzese sul tema della nuova 
collocazione da dare ai resti mummificati del 
nobile Visconti. Dopo la pubblicazione a fine 
se�embre dell’esito del questionario, 
a�raverso il quale i ci�adini e tu�i i visitatori 
interessati si sono espressi a favore di una 
ricollocazione del corpo nelle sale del 
complesso museale, nei primi due incontri si 
sono voluti offrire importanti 
approfondimenti su questa tematica. Dal 



il duomo cronaca

10

racconto delle indagini condo�e sul corpo e 
delle iniziative e gli interlocutori che le hanno 
rese possibili, si è passati a una riflessione sul 
significato che i resti umani possono 
apportare, al nostro patrimonio, rendendolo 
più ricco e sfacce�ato. Con il medesimo 
spirito di condivisione e confronto, l’evento di 
questa ma�ina è stato occasione per 
ripercorrere le tappe salienti della nascita 
dell’a�uale allestimento del Museo e per 
anticiparne i futuri sviluppi, pensati per 
riconsegnare alla Ci�à una parte della sua 
storia, in un percorso condiviso che rilegge 
l'opportunità della musealizzazione della 
figura di Estorre: storia, ricerca e 
scienza al servizio di una 
restituzione rispe�osa e a�enta alla 
sensibilità di tu�i i visitatori. Sono 
intervenuti l’archite�o Gianluca 
Ga�o, proge�ista dell'allestimento 
della nuova area dedicata alla 
mummia (una teca trasparente che 
mostrerà spada e monete da un lato 
e, per chi lo desidera, i resti 
dall’altro), e la dire�rice Rita 
Capurro [La redazione]

Inaugurazione della rinnovata 
sede della Conferenza del Duomo 
della Società San Vincenzo de 

Paoli. È stata benede�a al termine del solenne 
Pontificale delle ore 10.30, presso l’ex 
convento delle Angeline (è stato sistemato 
anche il riscaldamento dei locali). La 
cerimonia, guidata dal nostro Arciprete, ha 
visto la partecipazione di un gruppo scout e di 
molti parrocchiani curiosi di visitare i nuovi 
locali. È risultato gradito anche il rinfresco 
preparato dai nostri ospiti ucraini. [Oreste 
Guerrini]

Benedizione dell’addobbo natalizio.
Nell’ambito degli eventi programmati dal 
Comune di Monza per il santo Natale, anche 

quest’anno si è richiesta la benedizione 
dell’albero da parte dell’Arciprete. Questa 
sera, finalmente un vero abete, segno di luce 
e di speranza, posato in piazza Duomo, ha 
ricevuto la benedizione di monsignor 
Mosconi, accompagnato da accoliti e 
sacerdoti, alla presenza dell’assessore Abbà, 
del presidente della Banca di Credito 
Cooperativo Carate Brianza e Treviglio, 
do�or Redaelli (sponsor), del presidente di 
Confcommercio Monza, signor Riga e 
numerosi ci�adini. 
[Carla Pini Civati]



il duomo cronaca

11

29 sabato – Accensione della corona 
d’Avvento. Come ogni anno, si celebra 
l’inizio di questo tempo liturgico “forte”, con 
i ba�ezzati negli ultimi anni e le loro famiglie; 
ci siamo trovati in Duomo presso la cappella 
di santa Caterina alle ore 16. So�o il quadro 
dell’Angelo custode, in fila, realizzate da una 
mamma, erano poste le corone dell’Avvento 
in pane corredate da qua�ro candele rosse, 
una per ogni se�imana che ci separa dalla 
Natività di Gesù. Monsignore, dopo una 
breve preghiera e un canto, ha acceso il primo 
cero della corona più grande che verrà posta 
nella chiesa sussidiaria di san Pietro martire 
durante le prossime sante Messe e ha spiegato 
amorevolmente ai bambini l’importanza 
dell’a�esa invitandoli ad accendere ogni 
domenica una candelina della corona che 
porteranno a casa proprio per valorizzare 
l’a�esa del Natale del Signore. Una allegra 
nuvola di bambini lo circondava per ritirare le 
corone prima di andare in oratorio per una 
merenda insieme.  “Lasciate che i bambini 
vengano a me” é l’immagine che ci portiamo 
a casa lieti dell’inizio del cammino 
dell’Avvento. [Le catechiste]

Incontro ministranti e teodofore. A poco più 
di un mese dall’appuntamento di o�obre, in 
occasione del quale abbiamo avuto 
l’opportunità di scalare i numerosi gradini 
del campanile del nostro Duomo e 
raggiungere così il “te�o della ci�à”, ci siamo 
riuniti nuovamente, so�o la guida di 
monsignor Marino e di don Cesare, per 
andare alla scoperta di un altro luogo 
importante della nostra parrocchia: la Torre 
longobarda. Tale edificio, cui si accede dalla 
sagrestia, costituisce un autentico gioiello, 
poiché con i suoi millecinquecento anni di 
storia – la stru�ura risale infa�i al VI secolo – 
è il più antico del complesso monumentale 
del Duomo, e l’unica testimonianza di 
archite�ura longobarda che ancora resiste al 

tempo nell’intera ci�à di Monza. 
Riorganizzata in anni recenti, essa custodisce 
oggi una parte dello straordinario patrimonio 
di ogge�i e paramenti liturgici che la storia ci 
ha consegnato, e che sono ora lì conservati in 
esposizione perché possano essere ammirati 
ancora una volta. Così, per noi ragazzi, oltre 
che una splendida occasione per rifarci gli 
occhi e imparare molte curiosità sul Duomo, è 
stato anche un buon modo per ripassare – o 
imparare – il nome e la funzione di molti 
ogge�i che costituiscono gli “strumenti” del 
servizio all’altare. Finito questo momento di 
riflessione e apprendimento, ci siamo 
concessi come di consueto una bella cena in 
compagnia, con una fe�a di pizza e un 
bicchiere di bibita. A pancia piena, l’Arciprete 
ci ha sfidato a un simpatico gioco a squadre, 
simile al giro dell’oca, in cui per proseguire 
bisognava rispondere a delle domande sulla 
liturgia, sull’Avvento e sul Natale: così, 
unendo l’utile al dile�evole, ci siamo divertiti 
e abbiamo imparato cose nuove. La splendida 
serata si è poi conclusa festeggiando insieme 
il decimo compleanno di uno dei chieriche�i, 
Bruno, che ha portato per l’occasione un po’ 
di focaccia e un’o�ima torta da condividere. 
Si è chiuso così un altro degli incontri di 
questo percorso, e non vediamo l’ora di 
sapere cosa ci riserverà il prossimo. [Giuseppe 
Palmaro]

30 domenica – S. Messe alla presenza di 
cavalieri e dame del santo Sepolcro. Presso il 
Duomo ci�adino (Basilica di san Giovanni 
Ba�ista) i cavalieri della Delegazione di 
Monza, con la presenza del Preside di 
Lombardia, Grand’Ufficiale Giacomo Saglio e 
del Delegato Grand’Ufficiale Giuseppe 
Resnati, hanno preso parte alla celebrazione 
eucaristica per iniziare insieme il cammino 
dell’Avvento e avviarsi così al santo Natale e 
all’annuncio della Buona Novella del “Dio 
con noi”. La santa Messa è stata officiata 



il duomo cronaca

12

dall’Arciprete della Basilica che nell’omelia 
ha messo in evidenza come i messaggi dati 
dalle le�ure della domenica fossero di 
assoluta rilevanza per il nostro presente. 
L’auspicio del profeta Isaia (2, 1-5): 

“Spezzeranno le loro spade e ne faranno 
aratri, delle loro lance faranno falci; una 
nazione non alzerà più la spada contro 
un’altra nazione, non impareranno più l’arte 
della guerra” è purtroppo di dolorosa 
a�ualità. La constatazione dell’evangelista 
san Ma�eo (24, 37-44) che i contemporaei di 
Noè “non si accorsero di nulla finché venne il 
diluvio e travolse tu�i” vale per gli uomini e 
le donne di oggi che sembrano poco 
interessati al futuro. Questo sia per gli adulti 
che, imbevuti di edonismo, non trovano 
tempo per le generazioni future che per i 
giovani i quali, pure per edonismo, indulgono 
talvolta in piaceri che possono ipotecare il 
loro futuro benessere. Nell’omelia monsignor 
Mosconi ha anche avuto parole specifiche per 
Cavalieri e Dame, osservando come le parole 
del salmo responsoriale (121-122): “Chiedete 

pace per Gerusalemme: / vivano sicuri quelli 
che ti amano; / sia pace nelle tue mura, / 
sicurezza nei tuoi palazzi” siano 
particolarmente consonanti con la spiritualità 
dell’Ordine Equestre del Santo Sepolcro di 

Gerusalemme per i quali la 
sollecitudine per la Terra Santa è 
motivo di azioni concrete che 
promuovano il bene di quelle 
terre, e la pace è il primo bene 
che rende possibile tu�i gli altri. 
A seguire, i membri della 
Delegazione insieme ad alcuni 
amici dell’Ordine hanno 
condiviso un momento 
conviviale per rinsaldare 
l’amicizia e il comune sentire per 
la terra che ha ospitato il 
Salvatore. [Luogotenenza per 
l’Italia se�entrionale]

Prime S. Confessioni. Oggi 
pomeriggio, i fanciulli di quarta 
elementare, hanno vissuto 
questo momento molto 

importante del loro cammino cristiano. 
Accompagnati da noi catechisti, dai sacerdoti 
e dalle loro famiglie, i bambini si sono 
avvicinati per la prima volta al sacramento 
della Riconciliazione, sperimentando 
l’abbraccio misericordioso di Dio che rinnova 
il cuore. È stato un momento di grande 
raccoglimento e semplicità, vissuto con 
emozione e serenità. Durante la celebrazione 
è stato ricordato come il perdono sia un dono 
prezioso, che offre gioia, aiuta a crescere 
nell’amore, nella pace e nella responsabilità 
verso gli altri. I fanciulli hanno partecipato 
con a�enzione e sincerità, dimostrando 
quanto questo passo sia significativo nel loro 
percorso di fede. Affidiamo questi piccoli alla 
protezione del Signore, augurando loro di 
continuare a crescere nella gioia del Vangelo. 
[Monica Sala La Franceschina]



13

Il duomo vita parrocchiale

Emanuele Calegari

I benefattori del Duomo: ricordare il 
bene ricevuto, sperare nel futuro

Ogni anno, nel mese di novembre, viene 
celebrata una santa Messa per affidare 
alla misericordia di Dio tu�i i 
benefa�ori defunti.
È un piccolo ringraziamento e 
riconoscimento per quanto messo a 
disposizione per i bisogni della 
parrocchia.

Si tra�a di una immensa schiera che 
appartiene alla storia plurisecolare della 
nostra Basilica; vogliamo ricordare ora 
sopra�u�o i testimoni più recenti di 
questo percorso.
I più anziani, o i non più giovani come 
imporrebbe il politically correct, 
ricorderanno certamente la modalità di 
offerta per la costruzione dell’allora 
nuovo oratorio del santissimo Redentore. 
La donazione consisteva nell’offrire L. 
200’000 (al cambio € 103,30) e scolpire 
simbolicamente il proprio nome sui 
ma�oni dell’oratorio. Una planimetria 
dello stabile in costruzione esposta 
all’interno del Duomo, ne rappresentava 
gli avanzamenti delle offerte raccolte.
I risultati furono indubbiamente efficaci e 
la somma complessivamente raccolta, 
fornì decisamente un aiuto importante.
In quest’o�ica, vanno ricordati 
doverosamente anche tu�i coloro, privati, 
imprenditori e imprese che hanno aiutato 
il Duomo al restauro della facciata. 
Anche in quell’occasione venne proposta 
una raccolta analoga. Si passava 
dall’offerta di € 300 euro per il restauro di 
un metro quadrato, fino al recupero di 
una trifora o di una guglia per un importo 
di € 12.000,00.
Tu�e queste liberalità sono 
accompagnate dalla possibilità di 
detrazione ai fini fiscali sia per le 
persone fisiche che per le società. 
Naturalmente vanno rispe�ati alcuni 

passaggi tecnici: la tracciabilità 
dell’offerta tramite bonifico, il rilascio da 
parte dell’ente di idonea ricevuta con il 
richiamo alla normativa vigente e, se 
necessario, predisporre l’a�o da un 
notaio laddove l’importo della 
donazione sia di considerevole entità.
Tu�e queste benevoli iniziative effe�uate 
da persone ancora in vita sono un aspe�o 
non secondario per la vita di una 
parrocchia. Esprimono indubbiamente un 
significativo amore e senso di 
appartenenza alla nostra comunità 
religiosa.

Esistono tu�avia anche liberalità post 
mortem, a�raverso quindi lascito 
testamentario. Sia in caso di eredità che di 
legato per l’a�ività istituzionale, l’ente, 
acce�ando, ha l’obbligo morale di 
rispe�are le volontà del benefa�ore; non 
di rado, infa�i, queste disposizioni hanno 
l’obie�ivo di destinare l’offerta o un bene 
a favore di una specifica iniziativa. 
Possiamo portare come esempio il lascito 
di un appartamento per la chiesa 
distre�uale di santa Maria in Strada. Una 
volta alienato il bene, la parrocchia ha 
utilizzato il ricavato per ristru�urarne il 
te�o e restaurarne la volta.
Talvolta, però, la generosità non è 
accompagnata dalla giusta “lucidità” 
testamentaria. Può capitare che nel 
testamento non venga specificata la 
corre�a denominazione dell’ente 
prescelto o che in buona fede si intende, 
venga nominato il solo parroco in quanto 
persona fisica, con le conseguenti 
difficoltà per l’esecutore testamentario a 
svolgere il proprio mandato.
Ecco perché è bene prendere conta�o con 
un notaio o dialogare confidenzialmente 
con il parroco per o�enere i giusti 
suggerimenti.



14

il duomo vita parrocchiale



il duomo vita parrocchiale

15

Ministri al sepolcro per il cimitero di 
Monza: una proposta di servizio ecclesiale

Ogni volta che durante la santa Messa 
professiamo la nostra fede con la recita del 
Credo (che questo anno compie 
millese�ecento anni) affermiamo di aspe�are 
“la resurrezione dei morti e la vita del mondo 
che verrà”, suggellando queste parole con il 
nostro Amen.

Da qui si deduce che ogni funerale è una cosa 
estremamente seria, mai 
banale. Ne va della 
coerenza della nostra fede.
Ecco perché il nostro 
gruppo di volontarie e 
volontari è disponibile per 
l’accompagna-mento dei 
defunti o delle loro ceneri al 
luogo di sepoltura nel 
cimitero ci�adino (in greco 
koimetérion, luogo di riposo, 
ma bello anche nel tedesco 
friedhòf, casa della pace) dove 
deponiamo i nostri cari in 
a�esa del risveglio, come 
Gesù, alla vita nuova nel 
mondo che verrà.

Non è solo una soluzione per sostituire i 
sacerdoti, ma un gesto con valenza teologica 
notevole: un vero e proprio ministero che 
coinvolge anche i laici nello svolgimento di 
un compito compatibile con lo status del 
sacerdozio ba�esimale di tu�i i cristiani.
Dopo quasi vent’anni di onorato servizio 
siamo calati di numero (da 24 a 11) e 
aumentati in età con problemi a coprire tu�i i 
turni. Sarebbe giusto che questa vocazione si 
diffondesse nel popolo di Dio dimorante a 
Monza in a�esa della futura ci�adinanza 
celeste, per non perdere l’occasione 
importante di testimonianza della fede 
cristiana, andando controcorrente nel triste 
panorama della scristianizzazione avanzan-
te che osa banalizzare anche la morte.

IL SERVIZIO COME MINISTRI AL 
SEPOLCRO
I ministri al sepolcro (riconoscibili in cimitero 
e per una specie di pallio di colore viola 
portato a�orno al collo e un cartellino con 
fotografia) danno la propria disponibilità due 
volte al mese, al ma�ino o al pomeriggio, ad 
accompagnare il corteo funebre interno al 
camposanto, con preghiere e il santo Rosario, 

o salmi, e concludendo con una preghiera 
finale al momento della sepoltura.
Per l’accoglienza delle ceneri il rito consiste in 
una le�ura biblica e una preghiera al 
momento della deposizione dell’urna 
cineraria nell’apposito loculo.
Non si richiedono interventi personalistici, 
ma la semplice fedeltà al testo del rituale, con 
la disponibilità a offrire conforto nel rispe�o 
del dolore dei familiari. 
Il servizio è volontario e gratuito. 
Possono rispondere a questo appello donne e 
uomini maturi presentati dal proprio parroco 
all’Arciprete di Monza.

Per la stesura dei turni e ogni altro problema si fa 
riferimento alla segreteria della parrocchia del 
Duomo. 



il duomo attualità

16

Gesù di Nazareth: è la risposta alla 
domanda di libertà e felicità?
Alberto Pessina

In questo momento desidero soffermarmi sul 
tema dello sguardo, su come si guardano le 
persone, sull’amore riconosciuto, sul carcere e 
il suo dolore, come è stato de�o. 
Gesù, passando per Gerico, dice il Vangelo, 
“alzò lo sguardo” e vide Zaccheo. Questo 
sguardo è quello di cui noi tu�i stiamo 
parlando, cioè noi che siamo qui, uomini e 

donne come tanti. Quello che vorrei 
so�olineare è questo: la gente di Gerico, dove 
passa Gesù, guarda, mormora e dice: «È 
andato ad alloggiare da un peccatore!» che è 
Zaccheo. Ciò avviene perché hanno 
etiche�ato Zaccheo: è un ladro, uno 
sfru�atore; la gente guarda, ma giudica, 
condanna. Anche Zaccheo guarda: “cercava 
di vedere quale fosse Gesù”, ma come lo 
voleva vedere? Mi sembra fosse un curioso; 
dice: “tanta gente che va…chissà chi sta 
passando”, corre avanti e va sull'albero per 
vedere Gesù, come un personaggio di cui si 
parla. Il Signore, invece, guarda Zaccheo e 
gli dice: « (…) scendi subito, perché oggi 
devo fermarmi a casa tua». Allora è questo 

sguardo, credo, commovente. Ciascuno di 
noi può dire: ho incrociato lo sguardo di 
Gesù. È quello che si diceva: in carcere la 
religione è un fa�ore importante, è anche una 
pratica, un culto, però, io credo che prima di 
tu�o ci sia questo sguardo: Gesù mi guarda, e 
cosa vede dentro di me? Quello che si capisce 
da questo brano è che il Signore ha stima di 
Zaccheo, cioè capisce che quell’uomo, un 
pubblicano, un peccatore, uno che ha rubato 
e che facendo il suo mestiere si è fa�o i suoi 
interessi, merita stima, cioè ha dentro 
qualcosa che lo rende capace di fare del 
bene; Gesù glielo tira fuori, si invita a casa 
sua, e Zaccheo allora dice che adesso deve 
cambiare vita: «Ecco, Signore, io do la metà 
dei miei beni ai poveri; e se ho frodato 
qualcuno, restituisco qua�ro volte tanto». 
Vorrei insistere su questo: Gesù ha stima di 
me, vede il desiderio di bene che c'è in me, 
quello che io posso fare proprio a partire 
dalla situazione in cui sono, e rende 
possibile una vita nuova.
Questo è il primo aspe�o che vorrei 
rimarcare: lo sguardo con cui Gesù riconosce 
la verità profonda di Zaccheo, non l’etiche�a  
che me�ono i compaesani che dicono: «È 
andato ad alloggiare da un peccatore!».

Un’ultima cosa che voglio dire, è questo fa�o 
di essere qui insieme, così diversi, alcuni che 
sono in carcere, altri che sono entrati questa 
sera per questo incontro, la suora che è uscita 
dal monastero per venire qui. Questo essere 
insieme, cosa può significare? È voler dire 
una fraternità, un legame che ci unisce. 
Vorrei raccontare questo episodio che ho 

Nel pomeriggio di venerdì 14 novembre presso la casa circondariale di via Sanquirico 6, Monsignor Arcivescovo 
è intervenuto su questo tema. Di seguito viene pubblicato un estra�o delle sue parole. L’incontro rientra nelle 
iniziative giubilari promosse dalla “Caritas” di Monza, in collaborazione con l’associazione “Carcere Aperto” e la 
cappellania. Al dialogo con i detenuti ha preso parte anche suor Maria Benede�a dell’Unità, superiora del 
monastero delle Adoratrici Perpetue del Santissimo Sacramento, che rientra nel territorio della nostra parrocchia.



17

il duomo attualità

vissuto: sono stato qualche se�imana fa a 
Betlemme, in Palestina, in questo tempo di 
guerra e di fatiche.  Una certa sera sono venuti 
a parlarci due uomini, uno era un israeliano e 
raccontava: “Io ero un professore, insomma 
un personaggio che ha la sua vita; un giorno, 
un palestinese, un kamikaze, è salito sul 
pulman dove c'era mia figlia, si è fa�o 
esplodere ed è morta la mia bambina di 
quindici anni. Ho pensato: qui adesso devo 
vendicarmi, devo farla pagare…è stato 
versato del sangue, voglio versare del 
sangue”. C’era quindi l’idea che la risposta al 
male sia il male. Dopo un po’ questo 
intelle�uale ha de�o: “Sì, adesso, però, se io 
faccio del male a un altro, poi mia figlia torna 
indietro, cioè recupero la persona che ho 
amato?” Quindi ha cominciato a capire che la 
vende�a non era la strada da percorrere.

Poi c’era lì un altro signore, che era invece un 
palestinese che aveva fa�o parte del 
terrorismo, il quale ha raccontato di un 
a�acco degli israeliani, dove suo figlio, mi 
pare di sei anni, è stato ucciso. Anche lui ha 
de�o: “Adesso qui ho delle buone ragioni per 
me�ere delle bombe, per far saltare dei 
pullman degli israeliani”. Però, poi, anche lui, 
ha capito che quella strada lì non portava 
avanti. 
Allora, questi due uomini, 
uno israeliano e l'altro 
palestinese, dicevano a noi 
che eravamo lì ad ascoltare: 
“Alla fine abbiamo imparato a 
guardare le persone in un 
modo diverso e abbiamo 
de�o: chi è quello lì?” “Sì, è un 
palestinese, ma è un uomo”. “Chi è quello lì? 
È un israeliano, ma è un uomo.” Essere 
uomini che condividono lo stesso dolore, ha 
reso possibile creare questa associazione di 
genitori che hanno avuto i figli morti a causa 
di queste guerre tremende e, dunque ,di 

cominciare una strada nuova. Ecco, lo 
sguardo che riconosce, come Gesù riconosce 
in Zaccheo, lo sguardo che riconosce 
nell'altro, prima che un ostacolo, un nemico, 
uno che appartiene a un popolo ostile, un 
uomo. Questa mi pare la storia che ho 
imparato.
Questo do�ore israeliano, poi, diceva: “Qui in 
Israele sono tu�i ma�i. In Palestina sono tu�i 
ma�i.” Perchè? Hanno troppo sofferto e 
quindi la sofferenza li ha fa�i uscire di testa e 
quindi hanno in mente solo di far del male, di 
reagire con violenza; per questo si fanno la 
guerra. Persone sensate non farebbero la 
guerra. Lui, però, ha de�o, riguardo loro due: 
“Invece, il troppo soffrire, ci ha resi capaci di 
fare il bene”. Questo mi ha molto colpito: la 
storia di sofferenza che tu�i noi forse 
abbiamo dentro, chi è in carcere e chi è fuori, 
può renderci ca�ivi, tu�i preoccupati di 
vendicarci, ma c’è anche questa possibilità, 
che nella sofferenza
noi diciamo: io ho sofferto…tu hai 
sofferto…magari, io ho sofferto per colpa 
tua…tu hai sofferto per colpa mia, ma siamo 
degli uomini, delle persone che possono 
rimediare al male col bene, invece che 
accanirsi a fare del male, in modo che tu�i 
sempre di più ci sentiamo come oppressi da 

questo destino ca�ivo. 

Parlare della speranza, vuol 
dire parlare di questo: dentro 
la nostra vita c'è una 
promessa di bene. Questo mi 
pare il pensiero importante 
per dire cosa sia la speranza: 
non è la fantasia di dire: 

domani, le cose andranno meglio di oggi; è 
una promessa: «(…) scendi subito, perché 
oggi devo fermarmi a casa tua». C'è una 
promessa di amicizia, che allora motiva a 
guardare il mondo, gli altri, se stessi, con 
uno sguardo diverso.



il duomo attualità

18

“Credo la resurrezione della carne e la vita eterna”: 
indicazioni liturgiche e pastorali circa le prassi post
cremazione
Piergiorgio Beretta

I vescovi di Lombardia hanno diffuso nel 
giorno di Ognissanti di questo anno 
giubilare una nota contenente alcune 
indicazioni liturgiche e 
pastorali su come 
accompagnare il momento 
della morte e della sepoltura 
dei ba�ezzati e nelle quali si 
intende precisare come 
comportarsi alla luce del 
magistero ecclesiale, 
illustrandone e motivandone le 
scelte e contribuendo a 
rinnovare l’annuncio della 
speranza anche nel modo di vivere i riti 
funebri.
Riprendendo e confermando quanto riportato 
anche dalla Conferenza Episcopale Italiana 
nel “Rito delle Esequie” del Rituale Romano 
(2012) si ribadisce che l’inumazione dei corpi 
meglio si accorda con la fede pasquale della 
Chiesa, esprimendo il legame del defunto con 
Cristo che morì e fu sepolto, come il seme 
nascosto nella terra in a�esa della 
risurrezione. Tale preferenza non esclude 
tu�avia che i fedeli possano scegliere la 
cremazione con la conseguente deposizione 
dell’urna al cimitero, purché questo non 
avvenga per motivi contrari alla fede. Con il 
recente affermarsi di quest’ultima prassi 
come l’opzione preponderante, può avvenire 
che in alcuni casi venga avanzata la richiesta 
da parte dei familiari di disperdere le ceneri 
del defunto, di frazionarle o di conservarle in 
un luogo diverso rispe�o al camposanto.
La Chiesa, però, che ha accolto i credenti nel 
suo seno da vivi, ritenendo doveroso 
riscoprire e valorizzare il fa�o che il corpo 
umano conserva la sua dignità anche 
nell’ora della morte, desidera preoccuparsi 
anche delle loro spoglie dormienti e 
raccomanda che le ceneri siano custodite in 
un luogo ada�o alla memoria e alla preghiera 
comunitaria. Scelte diverse, come quella di 

spargere le ceneri in natura o di conservarle 
nelle abitazioni private, potrebbero indurre 
l’idea di un annientamento totale dell’uomo, 

alimentando anche ogni tipo di 
equivoco panteista, naturalista 
o nichilista, contrario alla fede 
cristiana e privano inoltre i 
defunti di molte occasioni di 
suffragio, condannandoli in 
gran parte all’oblio. Chi visita i 
cimiteri, infa�i, prega 
certamente per i propri cari, ma 
anche per tu�i gli altri e 
ritrovando un nome, una 

fotografia o una parola di affe�o scri�a sulla 
pietra, ha occasione di ricordare una storia, 
un’amicizia, una sofferenza o una gioia e di 
pregare.
Non va dimenticata, inoltre, la necessità di 
contrastare alcune tendenze che serpeggiano 
nella mentalità corrente: l’idea che ognuno 
viva per se stesso e muoia per conto suo, la 
riduzione di ogni cosa a mere motivazioni 
economiche o pratiche senza che vi siano vere 
necessità, il desiderio di censurare l’evento 
della morte con gli interrogativi che 
inevitabilmente pone; esse portano spesso a 
privatizzare i morti so�raendoli alla memoria 
della comunità e, in alcuni casi, possono 
indurre a una visione banale e disperata 
dell’esistenza. 
In questo contesto diventa importante, sia per 
onorare la dignità dei resti mortali, sia per 
testimoniare visibilmente la fede 
nell’appartenenza dei defunti alla comunione 
dei santi, raccomandare la prassi suggerita 
dalla Chiesa, confermando la normativa, e 
ribadire la grande importanza del ricordo e 
della preghiera di suffragio come opera di 
misericordia verso coloro che hanno lasciato 
questo mondo.
Chi volesse approfondire l’argomento può 
trovare tale Nota nella sua versione integrale 
sul sito web dell’Arcidiocesi di Milano. 



19

Marina Seregni

Dipendenze e violenze

Nel mese di novembre, in ci�à, si sono svolti un 
convegno sulle dipendenze giovanili e una 
conferenza dal titolo: “Una società sempre più 
violenta? Cause e tentativi di risposta”. Queste 
tematiche sociali inducono a rifle�ere anche nel 
territorio della nostra Brianza. La prima iniziativa è 
stata aperta dai saluti istituzionali del Vicario 
episcopale di zona, del Questore e del Prefe�o; sono 
poi intervenuti Giuseppe Spina, Dire�ore Centrale 
per i Servizi Antidroga del Ministero dell’Interno, il 
Procuratore di Milano, Marcello Viola, il 
Procuratore presso il Tribunale per i Minorenni, 
Luca Villa, la docente di psicologia sociale e di 
comunità dell’Università Ca�olica del Sacro Cuore, 
Elena Marta e l’Arcivescovo di Milano, Sua 
Eccellenza Monsignor Mario Delpini. La 
moderazione è stata affidata a Milo Infante,
vicedire�ore di “Rai2” nell'ambito della Direzione 
Approfondimento. Sono state anche coinvolte la 
pastorale scolastica e giovanile, gli educatori degli 
oratori e insegnanti di religione come punto di 
partenza. Il secondo incontro, promosso dal Centro 
Culturale Talamoni, ha visto l'intervento del 
docente dell'Università Ca�olica del Sacro Cuore, 
Marco Lombardi. 
La diffusione delle dipendenze nei giovani è stata 
so�olineata a partire dall'abuso di sostanze che 
avanza in modo preoccupante, anche tra i 
minorenni, stimolata da un mercato internazionale 
che si serve non solo dei canali tradizionali degli 
spacciatori, ma che penetra nelle scuole anche 
a�raverso gli stessi compagni di classe. La cannabis 
è la droga più assunta nel mondo e tra i giovani, 
seguita da cocaina ed eroina, ma molto diffuse sono 
anche le quelle sintetiche che vengono approcciate 
a�raverso le pia�aforme sociali e si ricevono a casa 
senza troppe difficoltà. Già compaiono le prime 
avvisaglie del Fentanyl che in America fa stragi di 
morti. Non è da so�ovalutare anche il consumo 
eccessivo di alcol, sopra�u�o da parte delle 
ragazze. È stata accennata anche la dipendenza dal 
gioco, in particolare con l'abuso delle pia�aforme 
tecnologiche che portano all'isolamento sociale fino 
a richiudersi totalmente in casa. Correlatamente si 

creano frequentemente ulteriori illeciti e veri e 
propri reati e spesso episodi di violenza, 
sopra�u�o correlati all'abitudine di girare con i 
coltelli. Il contrasto ai traffici e al commercio 
internazionale non basta, e nemmeno la 
repressione dello spaccio. Fondamentale è il 
lavoro della comunità sopra�u�o per i minori.
Occorre me�ersi in ascolto dei ragazzi, capire quali 
siano le domande e cercare di dare risposte: hanno 
sogni e talenti, ma anche una grandissima paura di 
sbagliare e di non essere adeguati alle richieste iper-
performanti degli adulti. Per tu�i i relatori occorre 
un lavoro di rete tra adulti, sopra�u�o educativo, e 
di assunzione di responsabilità colle�iva nei 
confronti dei giovani. L'Arcivescovo ha so�olineato 
l'inefficacia della repressione (che se consiste nella 
carcerazione, nelle a�uali disastrose condizioni, 
rende peggiori), ma anche l'insufficiente 
informazione sui danni provocati dalle 
dipendenze. Ha invitato ad assumersi 
responsabilità nei confronti dei ragazzi, come 
educatori che so�olineano che vale la pena vivere 
facendo del bene ed essendo in rapporto con gli 
altri. La vita merita di essere vissuta e c’è una 
vocazione da realizzare per cui impegnarsi. 
Nessuno può crescere da solo ed è importante 
costruire delle amicizie. Una comunità come 
l'oratorio me�e insieme. 
Nell'altro incontro, per quanto concerne il 
diffondersi della violenza, anche in questo si sta 
verificando un incremento non solo 
nell’incremento dei confli�i nel mondo, ma anche 
nei rapporti tra persone: violenze sui minori, nei 
confronti delle donne, ma anche di anziani e 
disabili. Anche a�raverso la tecnologia si 
feriscono le persone e si spingono anche a gesti 
disperati. Non si vede più nell'altro una persona. 
L'isolamento connesso alla pandemia ha aumentato 
l'individualismo e i giovani ne hanno risentito 
maggiormente. Anche qui si è evidenziata 
l'importanza di assumersi una responsabilità 
educativa nei loro confronti e di incrementare 
rapporti tra e all'interno delle famiglie, e a livello di 
comunità locali.

il duomo attualità



il duomo attualità

20

Un invito speciale alla Lectio Divina per 
adulti
A cura dell’Azione Cattolica Ambrosiana (Decanato di Monza)

Cari fratelli e sorelle del Decanato di Monza,
anche quest’anno l’Azione Ca�olica offre a tu�o il Decanato il percorso della Lectio divina,
un’occasione preziosa per leggere il tempo presente alla luce della Parola di Dio.
Vi invitiamo quest’anno a salpare in un viaggio affascinante e profondo a�raverso l'ultima 
parte degli A�i degli Apostoli. Il filo condu�ore è il "diario di viaggio" di san Paolo che 
evidenzia momenti importanti della sua vita. La missione dell’“Apostolo delle Genti” approda 
in Europa, insegnandogli come vivere l'annuncio del Vangelo e raccogliendo risonanze inedite 
per la comprensione del mistero di Dio. Scopriremo come le svolte significative del viaggio non 
furono decisioni di sue, ma fru�o di condivisione. La sua missione non era quella di un 
solitario, ma un mandato che si sviluppava all'interno di una fi�a rete di relazioni e 
collaborazioni che prefigura il lavoro di Chiesa.
Questo cammino ci aiuterà a rifle�ere sulla missione della Chiesa nel nostro tempo, ispirati 
anche dal primo grande desiderio di papa Leone XIV di una Chiesa unita, luogo dove la 
sapienza della fede abita e viene custodita, evitando il rischio dell'autoreferenzialità. La guida 
esperta di Moira Scimmi, consacrata dell'Ordo Virginum della diocesi di Milano, ci 
accompagnerà nella meditazione e nell'approfondimento dei testi, aiutandoci a scoprire come 
queste antiche pagine parlino dire�amente alla nostra vita quotidiana.
Vi aspe�iamo numerosi per navigare insieme verso nuovi orizzonti di fede!

CALENDARIO DEGLI INCONTRI (dalle ore 21 alle ore 22.15)

• venerdì 23 gennaio 2026
“UNA DONNA DI NOME LIDIA – Da Troade a Filippi” (At 16,11-24)
parrocchia Sacro Cuore in Triante (via Veneto 28, Monza)

• venerdì 13 febbraio 2026
“UN RAGAZZO DI NOME ÈUTICO – Da Filippi a Mileto” (At 20,1-15)
parrocchia San Rocco (via San Rocco 3, Monza)

• venerdì 10 aprile 2026
“SIA FATTA LA VOLONTÀ DEL SIGNORE! – Da Mileto a Gerusalemme” (At 21,1-
19)
parrocchia Sacro Cuore in Triante (via Veneto 28, Monza)

• venerdì 24 aprile 2026
“VI INVITO A FARVI CORAGGIO – Da Cesarea Mari�ima a Malta” (At 27,1-44)
parrocchia San Rocco (via San Rocco 3, Monza)

• venerdì 22 maggio 2026
“QUINDI ARRIVAMMO A ROMA – Da Malta a Roma” (At 28,1-16)
parrocchia Sacro Cuore in Triante (via Veneto 28, Monza)

PARTECIPAZIONE

Gli incontri si terranno in presenza nelle chiese indicate, oppure potrete seguirli collegandovi 
al canale YouTube: www.youtube.com/c/SantissimaTrinitàDAmoreMonza

Non è richiesta alcuna preparazione specifica: portate solo il desiderio di me�ervi in ascolto 
della Parola e la disponibilità a lasciarvi interrogare dal Vangelo.



21

Monsignor Claudio Antonio Fontana

“Servare et fovere”. Una fede in molte 
forme. Monza e il rito patriarchino
L’evento che ha segnato la storia della Chiesa 
nel secolo XX è stato il Concilio Vaticano II, il 
radunarsi di tu�i i vescovi del mondo con il 
Papa – Giovanni XXIII prima e poi Paolo VI – 
per a�uare la riforma della Chiesa.
Uno dei qua�ro documenti principali, così 
importante da meritare il nome di 
“Costituzione” è quello dedicato alla liturgia, 
al culto cristiano, dal titolo: “Sacrosanctum 
concilium”. Al numero 4 del testo in questione 
troviamo i due verbi che danno il titolo al 
presente intervento: servare e fovere, cioè 
conservare e incrementare. Questi verbi sono 
riferiti ai riti liturgici esistenti nella Chiesa: 
“… il sacro Concilio, obbedendo fedelmente 
alla tradizione, dichiara che la santa madre 
Chiesa considera come uguali in diri�o e in 
dignità tu�i i riti legi�imamente riconosciuti; 
vuole che in avvenire essi siano conservati e 
in ogni modo incrementati; desidera infine 
che, ove sia necessario, siano riveduti 
integralmente con prudenza nello spirito 
della sana tradizione e venga loro dato nuovo 
vigore, come richiedono le circostanze e le 
necessità del nostro tempo.”
Si dice che la Chiesa considera uguali in 
diri�o e dignità tu�i i riti legi�imamente 
riconosciuti. Quali sono? Anzitu�o, cosa 
intendiamo dire con il termine rito? Qui non 
intendiamo una singola azione sacra – per 
esempio il rito del Ba�esimo o il rito della 
Messa – ma tu�o l’insieme delle azioni sacre 
vissute dalla Chiesa; non un piccolo tassello 
del mosaico, ma il mosaico intero nella sua 
completezza.
Quindi stasera dicendo “rito” romano, 
ambrosiano, patriarchino intendiamo il 
complesso di singole azioni sacre, l’insieme 
delle celebrazioni (e delle modalità della 
loro esecuzione) che identificano il culto 
cristiano praticato in un particolare 
territorio (per esempio Roma, Milano, 
Aquileia).

Gli elementi costitutivi e identitari di un rito 
sono: il calendario con cui si suddivide l’anno 
cristiano; la scelta di le�ure dell’Antico e del 
Nuovo Testamento che accompagnano ogni 
celebrazione dell’anno; altri scri�i di autori 
sacri che compongono la preghiera 
quotidiana; le modalità di celebrare i se�e 
Sacramenti e le altre azioni sacre con i relativi 
libri liturgici; i canti (e la musica che li 
accompagna); il modo di scandire le ore del 
giorno (in particolare l’alba e il vespero) con 
salmi, inni, orazioni; anche il modo di 
costruire gli edifici di culto e distribuire 
dentro di essi gli spazi liturgici. Insomma, si 
tra�a di un complesso armonico e omogeneo 
di testi e gesti, parole e azioni che danno 
corpo e fisionomia al celebrare dei cristiani 
in una particolare regione geografica e, non 
da ultimo, la coscienza ecclesiale dei fedeli, 
consapevoli di ricevere una identità 
specifica dalla propria liturgia.
Nella Chiesa antica, quella dei primi secoli, 
esistevano vari riti locali occidentali (cioè di 
lingua latina) e orientali (di lingua greca). 
Oggi quali esistono? Tralasciando i tanti 
orientali, nella Chiesa occidentale abbiamo:

• il rito romano, in Roma e nella 
maggioranza delle diocesi occidentali;

• il rito ambrosiano, nell’arcidiocesi di 
Milano e in alcune diocesi confinanti;

• il rito mozarabico (o ispano 
visigotico), nella diocesi di Toledo in 
Spagna;

• [esisteva fino al Concilio Vaticano II, 
fino agli anni 1960, il rito gallicano 
celebrato a Lione, ma la scelta di quella 
diocesi fu di abbandonarlo e 
sostituirlo con rito Romano].

Potremmo poi ricordare:
• il rito romano ada�ato alle diocesi 

dello Zaire (a�uale Repubblica 
Democratica del Congo), talora 
chiamato – in modo impreciso – rito 
zairese;

il duomo storia e arte



il duomo storia e arte

22

• il rito romano concesso a quei ministri 
della Chiesa protestante di Inghilterra 
(vescovi, preti, diaconi) che entrano 
nella Chiesa ca�olica i quali, dopo 
aver ricevuto una ordinazione 
ca�olica, possono tu�avia mantenere 
alcuni elementi liturgici della 
tradizione anglicana. Non si può 
ancora parlare di un vero e proprio 
“rito” autonomo.

…e il rito patriarchino? Quello anticamente 
praticato nella diocesi di Aquileia e nelle altre 
diciasse�e diocesi a essa afferenti? Non esiste 
più! Nell’o�obre del 1596 il Concilio 
provinciale di Aquileia presieduto del 
patriarca Francesco Barbaro ne decretò 

l’abolizione, in favore di quello romano. Lo 
stesso patriarcato di Aquileia nel 1751 fu 
soppresso da papa Benede�o XIV, tenuto 
so�o rica�o dall’imperatrice d’Austria 
(nonché duchessa di Milano) Maria Teresa di 
Asburgo e della Serenissima Repubblica di 
Venezia. Austria e Venezia litigavano su tu�o, 
ma si alleavano contro il patriarcato di 
Aquileia, l’una per ragioni di politica 
internazionale (eliminare un vescovo italiano 
con giurisdizione al di là delle Alpi!), l’altra 
per motivi di politica ecclesiale (costava già 
abbastanza mantenere un patriarca in 
Laguna, immaginarsi due!).
Così, in Friuli, sulle ceneri del patriarcato di 
Aquileia sorsero i due arcivescovadi di Udine 

e di Gorizia, che si spartirono le auguste 
spoglie: a Udine la biblioteca patriarcale, a 
Gorizia il tesoro patriarcale.
In ogni caso, già dalla fine del 1500 il rito 
patriarchino o aquileiese cessò di essere 
celebrato (unica eccezione, fino a inizio 
1800, la basilica di san Marco in Venezia)
e, nell’Italia del Nord, sopravvissero solo 
quello romano e quello ambrosiano.
A Monza che successe?
Non possiamo parlare di abolizione senza 
ricordare una data di casa nostra: il 16 
o�obre 1578 san Carlo Borromeo decretò, 
al termine di un contenzioso durato 
qua�ro mesi e finito fin sulla scrivania di 
papa Gregorio XIII, che i monzesi 
potessero celebrare in rito romano 
«usando però molta diligenza, che [non] si 
faccia più cosa alcuna secondo il Rito 
Patriarchino, et per questo non adoprerete 
più quei rituali scri�i a mano».
Il 18 giugno precedente san Carlo scriveva 
al suo agente in Roma: «Quel clero 
[monzese] diceva hora l’officio secondo il 
Rito Romano, nel quale però mescolava 
ancora qualche cosa alla Patriarchina, 
nondimeno amministrava i sacramenti 
alla Patriarchina, cioè il Ba�esimo e 



23

l’Estrema unctione, faceva anche i funerali et 
untioni et cose simili».
Secondo le informazioni raccolte dal 
Borromeo e secondo il ricorso presentato dai 
monzesi al Romano Pontefice, in ci�à veniva 
celebrata una liturgia “ibrida”: romana con 
diversi elementi aquileiesi (e con diversi 
elementi ambrosiani, dovremmo 
aggiungere).
Eccoci dunque alla questione del rito 
patriarchino a Monza!
Allo stato a�uale è come evocare un 
fantasma: qualcosa che ha un nome, ma non 
ha un corpo. 
Infa�i, al di là delle testimonianze di san 
Carlo abbiamo ben poco: mancano i 
documenti. Nel caso di un rito liturgico, essi 
sono anzitu�o i testi scri�i utilizzati per 
celebrare: messali, lezionari, breviari, 
calendari, libri per i sacramenti e del canto.
In quello scrigno straordinario che è la nostra 
Biblioteca Capitolare, questi libri esistono 
tu�i in forma di manoscri�i su pergamena 
ma… sono tu�i di rito romano (e c’è pure 
qualche bel manoscri�o ambrosiano)! Allo 
stato a�uale non ci sono libri di rito 
patriarchino e, a onor del vero, nemmeno 
nell’inventario reda�o nel 1275 ne troviamo.
San Carlo ci riferisce infa�i di una 
celebrazione «secondo il Rito Romano» 
ecce�uato «ba�esimo e estrema unctione… 
et funerali», cioè la ritualità legata all’inizio 
e alla fine della esistenza terrena, che 
sarebbero stati amministrati «alla 
patriarchina». In Biblioteca, però, mancano 
questi testi. Si potrebbe ipotizzare che siano 
stati fa�i sparire in seguito alla proibizione 
del Borromeo. La copia di un libro 
patriarchino per ba�esimi, unzioni e funerali 
è presente a Varenna, che dipendeva 
dire�amente da Monza: si tra�a del 
“Sacramentarium Patriarchale” stampato a 
Milano nel 1557 per la diocesi di Como, 
dire�amente sogge�a ad Aquileia. Non 

sappiamo però se questo libro di Varenna 
provenga da Monza o da Como. Senz’altro 
non c’è nella nostra Biblioteca, e neppure c’è il 
“Missale Aquileiensis Ecclesie” (sic!) stampato 
nel 1517.
Dunque che dire di questo nobile fantasma 
del rito patriarchino monzese? Mancano le 
fonti documentarie primarie per un rito e cioè 
i libri liturgici, benchè non si possa escludere 
che a Monza siano esistiti, almeno per 
qualche periodo. Ci sono fonti indire�e, 
quale l’opera del canonico bibliotecario 
Anton Francesco Frisi, che ebbe modo di 
leggere e copiare molte carte poi disperse 
dalla bufera napoleonica. C’è un articolo, un 
po’ compilativo, del cardinal Schuster del 
1943 sulla rivista del Seminario “La scuola 
ca�olica”. C’è l’o�ima edizione del “Liber 
ordinarius Modoetiensis” curata da Dell’Oro e 
Mambre�i, che dimostra come nel Medioevo 
si utilizzassero fondamentalmente libri 
romani. Senz’altro c’è possibilità di indagare 
ancora, magari dedicando qualche tesi di 
laurea, per esempio ricostruendo la vicenda 
di quei qua�ro mesi cruciali del 1578, che 
estenuarono anche il Santo Padre fino a fagli 
esclamare: «Che questo affare finisca! Non 
voglio più sentirne parlare».
Possiamo però segnalare qualche punto, 
ovviamente provvisorio e parziale.
Anzitu�o sono evidenti alcuni legami della 
Basilica di san Giovanni Ba�ista in Monza 
con il patriarcato di Aquileia sia per la 
posizione di Teodolinda nello scisma dei 
Tre Capitoli sia per le vicende del secolo 
XIII nel quale l’arciprete Raimondo della 
Torre divenne vescovo di Como (diocesi 
suffraganea della sede friulana) e infine 
patriarca di Aquileia (senza mai rinunciare 
alla carica monzese).
Secondariamente, a metà del secolo XVI i 
monzesi erano convinti che il loro modo di 
pregare fosse patriarchino e sembra che, 
effe�ivamente, per alcune celebrazioni 

il duomo storia e arte



il duomo storia e arte

24

(ba�esimi, unzioni, funerali) si utilizzasse un 
libro rituale aquileiese (ora non più esistente, 
forse perché eliminato dal Borromeo). 
Senz’altro erano inevitabili i molti conta�i con 
Milano e col rito ambrosiano: era normale che 
le famiglie nobili o natabili di Milano avessero 
dei canonici nel Capitolo di Monza e questi vi 
portassero i libri ambrosiani che erano in loro 
possesso (per esempio i citati Torriani o i 
Visconti e molti altri) e che oggi sono in 
Biblioteca Capitolare. In ogni caso, la 
coscienza ecclesiale dei monzesi, emersa dal 
confronto col cardinal Borromeo, ci 
consegna la persuasione di celebrare i divini 
misteri alla “patriarchina”, con un culto 
capace di plasmare l’identità spirituale della 
ci�à. Il fa�o è di un certo rilievo e non va 
so�ovalutato.
Da ultimo, fino al 1578 i Canonici fecero uso, 
per il culto quotidiano in Basilica, di tu�i i 
manoscri�i medioevali 
(romani, ma creduti 
patriarchini) della 
Biblioteca, benchè nel 
1570 fosse stato stampato 
il Missale Romanum
revisionato dal Concilio di 
Trento. Di fa�o, 
quest’ultimo manca dalla 
Biblioteca (vero è che un 
volume moderno in carta 
è molto più sogge�o a 
deperimento e 
consunzione rispe�o a un 
codice medioevale in 
pergamena). A riprova di 
questo utilizzo dei 
manoscri�i medioevali ci 
fu l’a�o pratico del 
Borromeo di so�rarre dalla nostra biblioteca 
la “chiave” che consentiva di aprire gli 
“armadi liturgici”, parlando in senso figurato. 
Infa�i san Carlo fece portare a Milano (nella 
Biblioteca Capitolare della Ca�edrale) il 

nostro Liber Ordinarius Modoetiensis cioè lo 
strumento indispensabile che consentiva 
ogni giorno dell’anno di me�ere in dialogo 
tra loro tu�i gli altri manoscri�i e stabilire il 
programma quotidiano della preghiera 
(quali orazioni, inni, antifone, le�ure, canti 
scegliere per la santa Messa e l’officiatura 
corale). Le vicende avventurose del Liber 
Ordinarius, dalla Francia alle Isole 
britanniche, lo hanno fortunatamente 
riportato a casa grazie alla tenacia del Lions 
Club e dell’Arciprete, monsignor Leopoldo 
Gariboldi. L’a�o di san Carlo espresse la 
volontà di eliminare qualsiasi (eventuale o 
presunta) traccia patriarchina, nella volontà 
di fare ado�are in Monza, se non il rito 
ambrosiano, almeno il rito romano nelle 
forme ufficialmente stabilite dal Concilio di 
Trento.

Per tornare al titolo: 
“servare et fovere”/ 
conservare e 
incrementare, dichiarati 
dal Concilio Vaticano II? 
Dobbiamo dire che queste 
azioni sono da riferire alle 
liturgie vive, 
quotidianamente celebrate 
dalla Chiesa e cioè, 
a�ualmente, al rito 
romano e al rito 
ambrosiano. Il rito 
patriarchino è un caro 
estinto, che nemmeno ad 
Aquileia si immaginano di 
rianimare. Non tocca a noi 
ripristinarlo. Tu�avia, se 
aggirandoci nelle navate 

del nostro Duomo ci capitasse di imba�erci 
nel suo fantasma, salutiamolo con deferenza, 
ossequiamolo con simpatia… per le tante 
volte nelle quali è stato qui evocato ha tu�o il 
diri�o di abitare queste venerabili mura.



25

Professor Paolo Cesare�i

Il rito patriarchino a Monza e lo scisma dei Tre 
Capitoli: contesto e storia di una lacerazione del 
VI secolo
Darò inizio a questa mia presentazione 
citando un testo del 1582; suo autore è Paolo 
Bisanti, figura di sicuro rilievo della 
Controriforma nell’ambito della diocesi di 
Aquileia, tanto che gli è dedicata una voce nel 
“Dizionario Biografico degli Italiani”. Egli 
scriveva che per riuscire a “dar conto soltanto 
della differenza tra il rito romano e quello 
aquileiese ci sarà bisogno di almeno dieci 
giorni”. Nello spazio rido�o di un intervento 
dedicato essenzialmente alla controversia dei 
“Tre Capitoli” – in cui la questione liturgica 
si inscrive – è possibile presentare poco più di 
un condensato della vicenda, e forse il modo 
migliore di accostarla non è tra�arla come un 
problema, ma raccontarla come una storia, 
diluendo cioè i problemi nella narrazione 
storica. Questa sarà la storia di una 
metamorfosi storico-culturale che implica 
una dilatazione geografica, perché la 
questione che nasce teologica, e orientale, si 
fa progressivamente “politica”, 
coinvolgendo così ambiti sempre maggiori 
del mondo mediterraneo: imperi, papati, 
regni, vescovadi, fino alle terre prossime alle 
Alpi e ancora oltre. La sua massima 
deflagrazione è nel VI secolo, ma già allora la 
brace ardeva so�o la cenere. Avrebbe 
continuato a farlo nel corso del tempo.    
Per procedere con qualche ordine, occorre 
innanzitu�o chiarire il termine “Tre 
Capitoli”. Esso in origine riguarda un testo 
che non si è conservato e la cui datazione è 
diba�uta nel de�aglio dagli studiosi, ma che 
va comunque posta intorno al 543-544, in un 
momento di grande complessità della 
situazione politica mediterranea. Tu�o il 
mondo di allora risentiva dei danni causati da 
una rovinosa epidemia di peste, che nel 542-
543 si diffuse partendo dall’Egi�o e che causò 
la morte di circa il 30% della popolazione, con 
le conseguenze che è facile immaginare da un 
punto di vista demografico, economico, 
commerciale, militare. In termini di scala e 

intensità, vanno evitate false affinità a 
epidemie o pandemie recenti:  i danni furono 
enormi. 
Le potenze che all’epoca si contendono 
l’egemonia sono due: 

- l’impero che chiamiamo “bizantino”, 
ma che definiva se stesso “romano” 
(anche noi nel prosieguo lo 
chiameremo così) e che aveva il suo 
centro non nell’antica Roma (l’impero 
d’Occidente era caduto nel 476), ma a 
Costantinopoli (Nuova Roma) e che 
era sferzato dalla volontà imperiale di 
Giustiniano, sul trono dal 527, ma 
“eminenza grigia” della politica 
romana già dal 518 (resterà al potere 
sino alla morte, nel 565); 

- l’impero persiano sassanide di Cosroe 
I.  

I Romani di Costantinopoli sono in una fase 
espansiva; hanno da poco conquistato l’Africa 
se�entrionale piegando il regno dei Vandali; 
da Cartagine, capitale del regno “barbarico”, 
sono giunti in Italia dove comba�ono contro 
gli Ostrogoti. I primi anni della guerra sono 
stati loro favorevoli, hanno conquistato 
Ravenna, capitale ostrogota, nel 540, ma ora i 
Goti sono in ripresa. Anche Cosroe provoca 
l’impero romano sul fronte orientale. È anche 
particolarmente delicata la situazione sul 
fronte siriaco. 
La Nuova Roma, però, non è minacciata solo 
da nemici esterni. Una complessa questione 
teologica, apparentemente immateriale e 
astra�a, ha anche implicazioni concretissime. 
Si tra�a della disputa sulle nature del Cristo, 
dopo che i concili ecumenici del IV secolo, 
Nicea prima – di cui ricorre nel 2025 il 
millese�ecentesimo anniversario, celebrato 
da papa Leone XIV e dal patriarca ecumenico 
Bartolomeo I – e Costantinopoli poi, nel 381, 
hanno stabilito la consustanzialità del Figlio 
al Padre e formulato il dogma trinitario; 
intanto il cristianesimo con Teodosio I (379-

il duomo storia e arte



il duomo storia e arte

26

395) è divenuto la religione ufficiale 
dell’Impero. Ora altre questioni agitano le 
menti dei teologi e ovviamente degli 
imperatori e riguardano sopra�u�o, come 
de�o, le nature del Cristo, vero Dio, ma anche 
vero uomo. 
Una tendenza razionalistica espressa 
dalla teologia sopra�u�o di Antiochia, 
la ci�à nella quale è nata la parola 
“cristiano”, giunge a so�rarre a Maria 
Vergine l’epiteto di Theotokos 
(generatrice o madre di Dio), perché 
Dio non può essere generato. Una 
tendenza contrapposta e sopra�u�o 
mistica, espressa dalla scuola di 
Alessandria d’Egi�o, invece, enfatizza 
la natura divina del Cristo. Il concilio 
di Efeso nel 431 condanna gli eccessi 
della scuola antiochena nella persona 
di Nestorio, vescovo di 
Costantinopoli; il concilio di 
Calcedonia del 451 condanna i 
simmetrici e inversi eccessi della scuola 
alessandrina nella figura del monaco Eutiche, 
cui si riconduce quella che da allora in poi 
verrà definita l’eresia “monofisita” o 
“miafisita”: (da monos, “singolo”, o mia, “una 
sola”, physis, “natura”) , come se la natura 
umana fosse “sciolta” in quella divina. 
Quale era la visione ca�olico-ortodossa, 
acce�ata da una Chiesa ancora indivisa tra 
Occidente e Oriente? La visione è che nel 
Cristo dopo l’Incarnazione le nature siano 
due, umana e divina, entrambe in sé 
compiute e perfe�e, ma senza unione e 
confusione; una però, e una sola, sia la 
persona. Questa è la cosidde�a “unione 
ipostatica”: questa è la linea che prevalse 
ufficialmente, de�a “diofisita” (dal greco dyo, 
due, e physeis, “nature”), favorita sopra�u�o 
in Occidente grazie all’opera di papa Leone 
Magno che in occasione del concilio 
calcedonese del 451 fu rappresentato con 
successo dall’allora vescovo di Como, che si 

chiamava Abbondio. Il monofisismo però, 
condannato nelle sale del Concilio, incontrò 
grande favore nelle terre, preziosissime per 
l’Impero, dell’Egi�o e della Siria, anche 
combinandosi con tendenze localistiche che 

facevano fatica a riconoscersi pienamente 
nelle rigide formulazioni di un impero il cui 
centro, Costantinopoli, era lontano. La Siria 
faceva valere il suo ruolo strategico di confine 
verso la Persia, l’Egi�o quello tradizionale di 
granaio imperiale. L’elaborazione culturale 
dei teologi monofisiti, espressa sia in greco sia 
in siriaco, era assai raffinata. 
Mentre l’impero d’Occidente cadeva (476) e si 
formavano nel corso del tempo sulle sue 
spoglie i regni romano-barbarici, 
Costantinopoli si consolidava 
amministrativamente, diplomaticamente, 
militarmente. Dal punto di vista culturale, 
poi, l’egemonia dell’Oriente era indiscussa. 
Per affermare unità imperiale e provare a 
bloccare le controversie a vari livelli tra dio- e 
monofisiti l’imperatore Zenone, con il 
sostegno del patriarca di Costantinopoli, 
Acacio, promulgò nel 482 il cosidde�o “Tomo 
di Unione”, che sostanzialmente cercava 
riportare allo status ex ante, rimuovendo dai 



27

loro incarichi le figure che capeggiavano o 
erano sospe�ate di capeggiare i due opposti 
schieramenti. Il risultato di tale vagheggiata 
“unione” fu una divisione, nota come “scisma 
acaciano”: a Roma il papa non acce�ò la 
deminutio di Calcedonia, il patriarca di 
Costantinopoli gli rispose per le rime. 
Nel 518 si insediò sul trono di Costantinopoli 
un anziano militare, Giustino, il cui nipote, 
Giustiniano, già studiava da imperatore in 
fieri. La loro prima mossa fu il ristabilimento 
della comunione con Roma, con una decisa 
spinta a favore dei diofisiti, ma per ragioni 
che oggi definiremmo “geopolitiche”, non 
potevano ignorare la forza del monofisismo, 
specie in Siria e in Egi�o; nei suoi confronti 
ebbero una politica ambivalente, con ossequi 
ai grandi pensatori monofisiti, tavoli di 
lavoro, diba�iti. Tu�o ciò fu ulteriormente 
complicato dal fa�o che Giustiniano sposò 
una donna discussa da molti punti di vista, 
ma certo non dal punto di vista della sua 
convinzione cristiana e del suo favore  ai 
monofisiti: la celebre augusta Teodora. 
Giustiniano doveva considerare anche questo 
aspe�o nella sua titanica a�ività dei suoi 
primi anni di governo da unus imperator (a 
partire dal 527, come de�o): essa  non fu 
cara�erizzata solo da acquisizioni territoriali. 
Ricordiamo che in pochi anni (532-537) fu da 
lui costruita la più grande opera 
archite�onica del mondo tardo antico, la 
Basilica di Santa Sofia; e che in pochi anni 
(529-534) fu anche reda�a la massima parte 
del “Corpus iuris civilis”, la summa giuridica 
che nel corso dei secoli è stata giudicata il 
libro più influente della tradizione europea 
dopo la Bibbia. Quanto alla qualità cui poteva 
giungere l’arte dell’epoca, basti pensare ai 
pannello musivi della Basilica di San Vitale in 
Ravenna che rappresentano appunto 
Giustiniano e la già menzionata Teodora. 
Questa – in estrema sintesi narrativa - la 
situazione per sommi capi, che ci consente di 

tornare con maggiore consapevolezza al testo 
non conservato e di incerta datazione (543-
544) con il quale abbiamo cominciato la nostra 
narrazione. Questo testo era un edi�o di 
Giustiniano imperatore, e come tale aveva 
forza di legge; era articolato in tre capitoli, e 
in greco capitolo si dice kephalaion. Nel greco 
ecclesiastico kephalaion ha anche un altro 
significato, cioè anatematismo, formula di 
condanna di un eretico.  Ora, questo edi�o – 
questa legge – ne conteneva proprio tre,
simili, ma non identiche. Sulla base delle più 
a�endibili ricostruzioni, possiamo mantenere 
che venivano condannati: 

- gli scri�i e la persona del vescovo e 
teologo Teodoro di Mopsuestia (nei 
pressi dell’a�uale Adana turca, 
all’estremità sudorientale della 
penisola anatolica), vissuto tra il 350 e 
il 428; 

- la confutazione degli “Anatemi 
contro Nestorio” di Cirillo, vescovo 
di Alessandria, ora perduta, di 
Teodoreto di Cirro (nell’estremo nord 
della Siria, vicino al confine turco) , 
vescovo e scri�ore rilevante vissuto tra 
393 e 457; 

- la “Le�era al persiano Mari”, opera 
del teologo e vescovo Iba di Edessa
(in Mesopotamia, a�ualmente presso 
la turca Şanlıurfa), morto anch’egli 
intorno al 457. 

Da allora Teodoro, Teodoreto e Iba hanno 
cominciato a essere conosciuti come i “Tre 
Capitoli”. Quindi i “Tre Capitoli” sono 
inizialmente la stru�ura di un documento; 
poi diventano il documento; di seguito 
vengono identificati le persone ogge�o del 
documento; ancora, la questione generata 
dal documento; infine, lo scisma lacerante. 
Che cosa avevano in comune questi 
personaggi, vissuti quasi un secolo prima 
della promulgazione dell’edi�o giustinianeo 
e che cosa avevano fa�o di così grave? Essi 

il duomo storia e arte



il duomo storia e arte

28

appartenevano alla già menzionata scuola 
teologica antiochena, che nutriva un senso 
marcato della umanità del Cristo, 
distinguendola ne�amente dalla sua divinità. 
Condannati nel corso di un Concilio poi 
invalidato (Efeso, 449), a Calcedonia furono 
scagionati da ogni accusa. Uno, Teodoro, era 
morto da decenni e non era d’uso la condanna 
retroa�iva; gli altri due, Teodoreto e Iba, 
invece, avevano fa�o “professione di fede” a 
Calcedonia, so�oscrivendo (se pur con 
qualche riserva) la condanna di Nestorio e 
acce�ando la definizione di Maria 
“Theotokos”. È lecito domandarsi a questo 
punto: perché ridestare la questione a quasi 
un secolo di distanza e con una procedura 
irrituale? 
Come quasi tu�o ciò che accade nella sfera 
dello sviluppo politico del Cristianesimo 
antico – divenuto all’epoca di Costantino 
imperatore religio licita, poi con Teodosio 
unica religione dell’Impero – non si può 
prescindere dalla volontà imperiale. Sin dal 
tempo di Costantino, era stata elaborata l’idea 
dell’imperatore come vicario di Cristo in terra 
(si ricordi che allora il papa romano era 
successore di Pietro; il ruolo “cristico” del 
papa si sviluppa secoli dopo). Sia de�o 
dunque che Teodoro, Teodoreto, Iba erano le 
tre “vi�ime sacrificali” che Giustiniano 
aveva scelto per concludere un accordo tra 
diofisiti e monofisiti moderati: dei quali 
aveva bisogno negli anni cruciali intorno al 
543-544. Allargando l’area dell’eresia nel 
campo nestoriano rispe�o a quanto sancito a 
Efeso nel 431 e a Calcedonia nel 451, egli 
riteneva di offrire una soddisfazione al campo 
dei monofisiti; nel contempo, confermando 
Calcedonia non rompeva con i diofisiti. Il suo 
intento era corroborata dalla enunciazione 
della sua famosa “Novella” 6, del 535:

I due più grandi doni di Dio, 
concessi agli uomini dalla celeste 
clemenza, sono il Sacerdozio e 

l’Impero, quello cura le cose 
divine, questo invece regge e 
sorveglia le cose umane; l’uno e 
l’altro, venendo da un solo e 
medesimo principio, sono 
l’ornamento della vita umana. 
Perciò nulla starà tanto a cuore 
degli imperatori quanto la virtù 
dei sacerdoti, poiché essi pregano 
perpetuamente Dio anche per 
loro. Infa�i se il sacerdozio è del 
tu�o irreprensibile e pieno di 
fiducia in Dio, e se l’Impero con 
giustizia e abilità provvede alla 
cosa pubblica a lui affidata, vi sarà 
una meravigliosa armonia [bona 
consonantia], che darà al genere 
umano tu�o ciò che è utile. 
Nutriamo dunque la massima 
premura per quel che riguarda i 
veri dogmi di Dio [vera Dei 
dogmata] e l’onestà dei sacerdoti: 
se essi l’hanno, per mezzo suo 
crediamo che Dio ci darà i più 
grandi doni, che manterremo ciò 
che abbiamo, e che o�erremo ciò 
che non ci è giunto fino ad ora. 
Tu�o si fa bene e giustamente, se si 
inizia in modo conveniente e 
gradito a Dio. Questo pensiamo 
che avverrà, se si custodisce 
l’osservanza dei sacri canoni, 
tramandataci dagli Apostoli – 
testimoni oculari e ministri della 
parola di Dio, giustamente lodati e 
degni di venerazione – e 
conservata e interpretata dai Santi 
Padri.

Espresso con sapienza (“nulla starà tanto a 
cuore ..”), è questo un manifesto del 
cosidde�o “cesaropapismo” giustinianeo e 
poi bizantino, cioè del controllo imperiale 
(“vicario di Cristo in terra”) sulla Chiesa. Tale 
visione destava alcune opposizioni anche in 



29

Oriente, ma sopra�u�o era avversata in 
Occidente, dove dopo il 476 la Chiesa di 
Roma aveva sempre più saputo presentarsi 
come l’unica stru�ura istituzionale degna di 
considerazione e certo non dimenticava 
l’opzione di Giustiniano a favore del 
diofisismo e, al contempo, apprezzava il 
primato da lui riconosciuto alla sede papale 
romana rispe�o a ogni altra vescovile, ma non 
poteva non considerare che Giustiniano la 
stesse progressivamente subordinando alle 
ragioni dell’Impero. 
Ne era prova tangibile anche il rapporto con il 
pontefice in carica all’epoca della 
promulgazione del fatidico edi�o, papa 
Vigilio. Il precedente, Silverio, era stato 
le�eralmente rimosso dalla sua carica e aveva 
abdicato so�o la pressione dell’avanzata 
bizantina in Italia; Vigilio fu insediato nel 537 
per volontà della Nuova Roma e secondo 
alcune correnti di pensiero con l’intento di 
ritirare o almeno a�enuare l’opposizione 
papale al monofisismo favorito da Teodora 
augusta. Le cose andarono diversamente 
perché Vigilio mantenne fedeltà all’indirizzo 
romano papale tradizionale e non solo non 
aprì al monofisismo, ma quando gli fu 
so�oposto il testo dell’edi�o dei “Tre 
Capitoli”, a quanto risulta, non lo approvò. Se 
davvero era “l’uomo dell’imperatore” sul 
soglio papale, era lecito aspe�arsi una 
risposta. Gli sviluppi non si fecero a�endere. 
Con il pretesto di “salvare” il papa dalla 
difficile situazione a Roma, dove i Goti 
cercavano di riguadagnare terreno, venne 
le�eralmente rapito dalla flo�a bizantina a 
fine 545 e, dopo un lungo viaggio, fu portato 
a Costantinopoli (Nuova Roma) nel gennaio 
547. Qui egli firmò infine nel 548 un testo, lo 
“Iudicatum”, nel quale (come già nel 482 con il 
“Tomo di Unione”) si cercava un 
compromesso: Vigilio si manteneva fedele al 
Concilio di Calcedonia (in continuità con la 
missione papale romana) e però anche lui 

condannava Teodoro, Teodoreto, Iba, ossia 
coloro che ormai chiamiamo per traslato i 
“Tre Capitoli”. La soluzione, come già nel 
482, finì per scontentare tu�i. La raffinatezza 
teologica deIl’Oriente aborriva le soluzioni 
compromissorie. Quanto all’Occidente, in 
Africa si giunse addiri�ura a scomunicare il 
papa. Giustiniano sostanzialmente incarcerò 
il romano Pontefice nella capitale. Sulla 
questione dei “Tre Capitoli” si consumò 
dunque una delle principali contese tra 
imperium e sacerdotium, ben prima e con 
implicazioni anche maggiori del famoso 
“schiaffo di Anagni” e della ca�ività 
avignonese del Trecento.
Tralasciando molti episodi intermedi, 
spostiamoci al 553. I “Tre Capitoli” dividono 
il mondo cristiano. In Occidente – nonostante 
i definitivi successi bellici delle armate 
“romane” in Italia e in Ispagna – l’Impero 
sembra lontano e il comportamento di 
Giustiniano irrispe�oso delle consuetudini, 
se condanna chi era deceduto nella pace della 
Chiesa. Appare condannabile anche il 
comportamento erratico di Vigilio. Intanto, 
l’augusta Teodora – quella che semplificando 
potrebbe essere definita una simpatizzante 
monofisita vicino al trono di Giustiniano – è 
deceduta nel 548. Manca il freno verso certe 
spinte centrifughe e si viene creando una 
chiesa monofisita in Siria (giacobita) e una 
in Egi�o (copta). È così convocato un nuovo 
concilio ecumenico, il quinto della serie, con 
l’intento di riportare pace nella Chiesa. Lo 
indice, secondo tradizione inveterata, 
l’imperatore, stabilendone la sede a 
Costantinopoli (Nuova Roma), dove può 
meglio controllarlo e dove può avvalersi di 
una maggioranza di vescovi orientali. Papa 
Vigilio non partecipa; dapprima ritiene 
nulle le decisioni conciliari, poi finisce per 
acce�arle. Acce�a dunque la condanna dei 
tre teologi morti nella pace della Chiesa.
Dopo o�o anni di prigionia più o meno 

il duomo storia e arte



il duomo storia e arte

30

dissimulata può fare ritorno a Roma, dove – 
nonostante tu�o – non è stato deposto. Muore 
in viaggio. Gli succederà Pelagio, un altro 
papa di “marca imperiale”; sarà lui a dover 
gestire la “Ci�à Santa” nel contesto di 
un’Italia devastata dalla 
guerra “greco-gotica”, 
vinta dagli armati romani 
di Costantinopoli in cui fu 
sostanzialmente l’Italia 
tu�a a perdere. 
A quel punto che cosa 
accade? Molte sono le 
perplessità dinanzi al 
Concilio e ai suoi esiti, in 
Africa, nell’Illirico, nella 
Dalmazia, persino nelle 
Gallie, ma è sopra�u�o l’Italia che conta e che 
qui interessa: è riunificata tu�a so�o il 
controllo romano-costantinopolitano e dove 
le sedi ecclesiastiche di principale importanza 
ricalcano la geografia amministrativa 
imperiale. Abbiamo Roma sede papale, 
Ravenna sede del prefe�o imperiale, 
certamente allineate entrambe al potere 
dell’imperatore e le enormi diocesi di Milano 
e di Aquileia che entrambe valicano le Alpi 
dal punto di vista territoriale e che si 
ammantano entrambe del prestigio storico di 
grandi vescovi, rispe�ivamente Ambrogio – 
che non necessita di presentazioni – e 
Cromazio legato da rapporti stre�issimi a 
figure quali Gerolamo e Rufino. Nel 554-555 
gli arcivescovi di Milano (Ausano il suo 
nome) e di Aquileia (Macedonio) rifiutano le 
conclusioni del Concilio. È l’inizio dello 
scisma tricapitolino. Nel 557 durante 
il sinodo convocato ad Aquileia per 
l'elezione del nuovo metropolita Paolino I, 
si confermò di non riconoscere le 
conclusioni del Concilio costantinopolitano 
del 553 e di rendersi indipendente da Roma 
(“autocefala”) cominciando a impiegare, per 
autodefinirsi, il titolo patriarcale

(Giustiniano ancora non aveva legiferato in 
merito). Milano non giunse a tanto, ma va 
ricordata la sua alleanza con la diocesi di 
Como, allora sua suffraganea e fedele 
all’impegno profuso dal vescovo Abbondio in 

occasione del Concilio di 
Calcedonia nel 451. 
Nel novembre 565 
l’imperatore Giustiniano 
muore lasciando l’Impero 
romano di Costantinopoli 
pressoché all’apogeo della 
sua estensione territoriale 
(tanto che alcuni studiosi 
hanno parlato di renovatio 
Imperii) e con due 
monumenti destinati a 

sfidare i secoli, la Basilica di Santa Sofia e la 
raccolta legislativa del “Corpus iuris civilis”. 
Le linfe che scorrono all’interno di questo 
corpo accresciuto non sono regolate da un 
principio di omeostasi: le manovre elaborate 
per avvicinare i monofisiti non hanno avuto 
esito positivo in Oriente, come de�o, e le 
questioni teologiche originariamente nate, 
oltre un secolo prima, in terre ubicate tra il 
Levante e l’Anatolia, ed espresse in lingua 
greca, hanno esacerbato gli animi a tremila e 
più chilometri di distanza, nelle terre “latine” 
di Aquileia, di Milano, di Cartagine e in altre 
ancora. 
Fino a questo punto ci siamo diffusi sui “Tre 
Capitoli” e sulla metamorfosi di una 
questione teologica in questione politica di 
portata internazionale, con un ruolo 
importante di Milano e di Aquileia, ma non 
abbiamo ancora chiarito il ruolo di Monza in 
tu�o questo. Qui arriva il punto forte della 
nostra discussione. Circa due anni e mezzo 
dopo la morte di Giustiniano, nella 
primavera del 568, i Longobardi di re 
Alboino penetrano in Italia passando dalle 
Alpi Giulie e quindi entrando nei territori 
della diocesi di Aquileia. Le forze militari 



31

dei romani di Costantinopoli non riescono a 
contrastarli e secondo alcune fonti neanche 
intendono veramente farlo. Peraltro, già li 
conoscono, almeno in parte: contingenti di 
mercenari longobardi erano stati al soldo dei 
romani di Costantinopoli durante la guerra 
greco-gotica. 
I Longobardi erano certamente poco 
interessati alle so�ili dispute teologiche (la 
loro convinzione religiosa era 
genericamente ariana, con qualche 
persistenza di elementi pagani), semmai a 
concrete occupazioni di territori nella 
pianura del Po, dove il loro arrivo segnò la 
capitolazione della civiltà italica tardo-antica, 
già avviata con la guerra greco-gotica. 
La conseguenza fu che i principali vescovadi 
scismatici si trasferirono sulle coste, dove 
(diversamente da quanto accadeva nella 
pianura) potevano ancora arrivare le navi 
romane da Costantinopoli. Ecco, dunque, che 
Paolino trasferisce la sede episcopale da 
Aquileia a Grado, sulla costa, dove lascerà 
segni artistici e archite�onici incantevoli, 
consolidando inoltre lo statuto patriarcale. 
Quindi resta scismatico rispe�o al papa di 
Roma, ma sogge�o alla legge di 
Costantinopoli. 
Quanto a Milano, l'arcivescovo parimenti 
scismatico Onorato si trasferisce ben più 
lontano, a Genova. 
La “ca�ività genovese” del vescovado di 
Milano durerà fino a metà del VII secolo: con 
la conquista della Liguria da parte del re 
longobardo Rotari la sede operativa tornò a 
Milano. Non così il suo cara�ere scismatico, 
perché Milano era rientrata dallo scisma e si 
era riallineata da Genova alla ortodossia 
imperiale costantinopolitana e papale romana 
nel 573, benché ampia parte del clero fosse 
favorevole a perdurare nello scisma. Aquileia 
(in quel di Grado) invece persisteva, isolata e 
orgogliosa, nella sua posizione scismatica, in 
comunione con le chiese suffraganee e con le 

altre chiese del nord Italia (l’antica Liguria) 
che si rifiutano di seguire l’esempio di 
Milano. Qui veniamo al punto strategico, che 
riguarda anche Monza e le scelte politiche e 
religiosa di una donna di grande talento 
politico: Teodelinda, bavarese, ca�olica e 
però simpatizzante per gli scismatici, come 
gran parte dei ca�olici dell’Italia del nord. 
Diversa quindi dai suoi due sposi 
longobardi, cristiani ariani: prima Autari, nel 
589, poi, alla sua morte, Agilulfo, nel 590. 
La Regina, in quanto ca�olica ebbe un 
rapporto privilegiato con un altro papa che 
ben conosceva Costantinopoli, Gregorio 
Magno (590-604), della illustre famiglia degli 
Anicii, che era stato apocrisiario (sorta di 
nunzio apostolico) presso la sede imperiale e 
che aveva il problema di rapportarsi con 
l’Impero romano, lontano e in difficoltà (cui 
però era legato da comunanza di fede) e con 
la crescente e vicina potenza longobarda, con 
le sue componenti ariane (cioè eretiche) e 
ca�oliche (scismatiche). Teodelinda non era 
una interlocutrice malleabile anche perché il 
suo consigliere di fiducia nelle questioni 
teologiche era un monaco di provenienza 
aquileiese e quindi antiromano sulla 
questione dei “Tre Capitoli”: Secondo di 
Non, che fu decisivo anche nella promozione 
di un ecclesiastico aquileiese a vescovo di 
Como. 
Affezionata a Monza più che alla sede di 
Pavia, qui aveva promosso la costruzione 
della Basilica regia di san Giovanni Ba�ista 
(su cui poi è stato edificato l’a�uale Duomo), 
che restò legata alla Chiesa scismatica 
aquileiese, e ne avrebbe assunto il rito de�o 
“patriarchino”.
Occorre però prestare a�enzione: la sede di 
Aquileia, come de�o, non si trovava più ad 
Aquileia bensì a Grado, e nel 606 i romani di 
Costantinopoli insediarono a Grado 
l’ortodosso Candidiano, in comunione con 
Roma, ma la partita non finiva qui. Per tu�a 

il duomo storia e arte



il duomo storia e arte

32

risposta i Longobardi riuscirono a insediare 
nella sede storica del Patriarcato (cioè ad 
Aquileia-Aquileia) un vescovo fedele alla 
posizione scismatica tricapitolina. Dall’antica 
arcidiocesi di Aquileia nascono così due 
diversi patriarcati: uno tricapitolino, fedele ai 
longobardi, insediato ad Aquileia e un altro 
(allineato a Costantinopoli [Nuova Roma] in 
termini politici e alla Roma papale in termini 
religiosi) con sede a Grado, che si definiva la 
“nuova Aquileia”. Dal Patriarcato di Grado si 
sarebbe poi generato quello di Venezia, ma 
questa è un’altra storia.
Aquileia avrebbe acce�ato la condanna dei 
“Tre Capitoli” solo con la definitiva 
affermazione del ca�olicesimo presso i re 
longobardi; avvenne con il re Cuniperto e 
nel 698 Aquileia ritornò in comunione con 
Roma ponendo fine allo scisma. Altro è  lo 
scisma, con le sue implicazioni e distinzioni 
intelle�uali, e altro è il rito, espressione 
vitale, in qualche modo organica, della fede. 
Sia Como – fedele al Concilio di Calcedonia 
per la presenza di Abbondio – sia Monza – 
per il prestigio di Teodelinda e della Basilica 
regia, che godeva di speciali privilegi e 
influssi – restarono legati a lungo al rito di 
Aquileia fino alla sua soppressione a favore 
del rito romano (non ambrosiano!) in piena 
Controriforma nel 1596. 
In omaggio ad Abbondio e al suo ruolo a 
Calcedonia, Como restò a far parte come 
suffraganea della nuova diocesi di Aquileia 
(quella longobarda, per intendersi) e non di 
Milano, e ciò a�raverso i secoli. Solo nel 1789, 
all’epoca della Rivoluzione Francese, di Kant 
e di Mozart, la diocesi di Como ritorna 
suffraganea di Milano. Nel fra�empo, il 
patriarcato di Aquileia, che aveva cambiato 
sede operativa più volte (spostato a Cormons 
nel 628, a Cividale del Friuli nel 737, a Udine 
nel 1238) era stato soppresso: accadde nel 
1751. Ne nacquero gli arcivescovadi di Udine 
e di Gorizia.  

Apprendiamo dal “Libro Quarto” della 
“Storia dei Longobardi” di Paolo Diacono 
che la regina longobarda Teodolinda fece 
costruire a Monza la Basilica di San 
Giovanni Ba�ista, nella quale il vescovo 
Secondo di Non, tricapitolino convinto, 
ba�ezzò il figlio che ella ebbe da Agilulfo, 
ossia Adaloaldo; per tale Basilica regia si 
ritiene da parte di alcuni che Teodolinda 
avrebbe rivendicato l’esenzione dalla 
giurisdizione diocesana. Se già all’epoca si 
praticasse il rito patriarchino è assai 
diba�uto. Intervennero sul tema, con varietà 
di sfumature, figure come il cardinale 
Schuster e poi storici autorevoli come Gian 
Piero Bogne�i, O�orino Bertolini, Gabriella 
Rosse�i Pepe, per non citarne che alcuni. 
Secondo altri invece, il rito patriarchino, già 
ado�ato nella chiesa di Aquileia e in quella di 
Como, prevalse a Monza solo ai tempi 
dell’arciprete Raimondo della Torre che nel 
1260 fu nominato vescovo di Como e nel 1272 
fu promosso alla sede di Aquileia. 
Quali erano le particolarità del rito 
“patriarchino” soppresso oltre mezzo 
millennio fa? Fino a che punto esso era affine 
al rito alessandrino, alla luce dei rapporti 
storici tra la metropoli d’Egi�o e l’alto 
Adriatico?  Per ora – grazie agli sforzi 
combinati di codicologi, paleografi, liturgisti, 
storici dell’arte e dell’archite�ura – riusciamo 
a investigare solo pochi spazi di un grande 
campo culturale e religioso, che andrà 
considerato non come un pacche�o di 
istruzioni “chiuse” tramandate senza 
mutamenti a�raverso secoli lontani, ma come 
un fenomeno storico dalle cara�eristiche 
sfacce�ate ed evolutive, testimonianza 
preziosa dei conta�i tra Mediterraneo 
d’Oriente e d’Occidente. Lo dimostra anche - 
anzi, è un buon esempio in merito – la 
singolare, sostanzialmente divisiva, infine 
non risolutiva e perciò umanissima vicenda 
dei “Tre Capitoli”.  



il duomo angolo del teologo

L’ingresso nella comunità dei nuovi ele�i da 
tu�e le genti oltre i riti della legge ebraica è 
indicata dal rito ba�esimale. L’immersione 
fisica nell’acqua, come segno di una liberazione 
dalle colpe morali, è proprio di molte forme 
religiose ovunque diffuse. 
Negli evangeli canonici l’uso è a�ribuito a 
Giovanni il Ba�ista. Le sue origini sono 
stre�amente intrecciate a quelle di Gesù di 
Nazareth. Secondo la narrazione di san Luca, il 
figlio della donna vecchia e sterile precede 
l’avvento del Figlio della giovane Vergine. Nel 
quindicesimo anno dell’impero romano di 
Tiberio Cesare, Ponzio Pilato governava a suo 
nome la Giudea, modesti principi locali si 
dividevano l’antico regno di Davide e Anna e 
Caifa esercitavano il sommo sacerdozio a 
Gerusalemme, ma nel deserto la voce divina si 
fa sentire di nuovo tramite il figlio del vecchio 
sacerdote Zaccaria. Si adempie un antico 
messaggio di conversione proclamato dal 
profeta Isaia. Lontano dalla pesante autorità 
imperiale, oltre il sacerdozio d’Israele, in una 
regione disabitata e selvaggia la voce della 
profezia penitenziale risuona di nuovo per 
chiunque voglia ascoltarla e abbandonare i 
criteri della vita comune. 
Le folle si raccolgono per so�oporsi al rito 
penitenziale dell’immersione nelle acque del 
Giordano; è però inutile so�oporsi a un rito 
esteriore senza una conversione morale, 
quando invece l’animo è pieno di veleno e si 
ignora l’imminenza di un castigo definitivo: 
occorre, piu�osto, dividere cibi e vestiti con chi 
non ne ha, mentre pubblicani e soldati devono 
esercitare il loro lavoro senza ingannare o 
prevaricare. L’immersione penitenziale 
nell’acqua è solo una preparazione 

all’imminente effusione dello spirito divino 
con tu�a la sua energia rigeneratrice, 
rappresentata dal fuoco dello Spirito. Tu�i gli 
esseri umani saranno messi alla prova da un 
giudizio ultimo di purificazione e ricreazione. 
Anche Cristo era presente tra la folla, ma la sua 
immersione viene completata con la presenza 
dello Spirito divino. L’acqua primordiale 
ricorda la creazione originaria e ritrova 
l’originaria effusione dello Spirito, 
rappresentato dalla Colomba, segno di 
comunione e di amore. Egli è il Figlio amato. 
Libero da ogni male, rinnova, dopo un 
lunghissimo corso di secoli, la comunione con il 
divino e con il cosmo del primo uomo, Adamo 
(Lc 3). 
La scenografia evangelica presenta, con il suo 
linguaggio carico di simboli, una storia morale 
e spirituale dell’umanità, che culmina con la 
figura del Nazareno, modello e motivo di ogni 
giustizia. 
La comunità formatasi nel corso dell’a�ività di 
Gesù, dopo la Sua morte e la Sua nuova vita, 
dovrà evitare di porsi problemi sul 
rinnovamento del regno di Israele. Dovrà, 
invece, accogliere il nuovo ba�esimo dello 
Spirito Santo, che li renderà testimoni della 
nuova vita conforme allo Spirito delle origini e 
della fine dell’universo.  La loro a�ività non 
riguarderà più le illusioni della legge antica. 
Dovrà, piu�osto, iniziare a Gerusalemme, dalla 
Giudea e dalla Samaria per rivolgersi a tu�i gli 
esseri umani in tu�e le terre. La nuova vita 
secondo lo Spirito, di cui il Cristo è esempio e 
origine, dovrà essere fa�a conoscere a tu�a 
l’umanità quale nuova e definitiva sapienza cui 
chiunque può aderire per essere liberato dal 
male. Oltre la semplicità e il suo intenso 

In occasione dei 1700 anni dal primo concilio ecumenico della Chiesa tenutosi a Nicea nel 325 che 
portò alla prima dichiarazione di fede, abbiamo chiesto a padre Roberto Osculati, Ordinario di Storia 
del Cristianesimo presso la Facoltà di Le�ere e Filosofia dell’Università di Catania, di offrirci un 
commento al Simbolo nicenocostantinopolitano negli articoli mensili di questi rubrica, nel corso del 
2025. 

Padre Roberto Osculati

“Confiteor unum baptisma in 
remissionem peccatorum”

33



cara�ere simbolico, sarà necessario 
comprenderne le origini e lo sviluppo. La 
testimonianza è accompagnata da una a�ività 
che perme�a di esporne i significati più 
profondi a ogni popolo, anche al di fuori della 
tradizione israelitica. Una organica istruzione è 
necessaria per indicare lo sviluppo della storia 
biblica fino al suo vertice nella morte e nella 
nuova vita del giusto. A Pietro è affidato 
dapprima questo compito con i suoi lunghi 
discorsi a cui si affollano migliaia di devoti 
ebrei. Stefano propone una intera storia di 
Israele, che converge verso la morte e la nuova 
vita di Gesù. Filippo si fa 
interprete della profezia di Isaia 
per condurre al ba�esimo un 
etiope incapace di 
comprendere la Scri�ure 
ebraiche. Il feroce persecutore 
Saulo, de�o Paolo, incontra il 
Signore sulla via di Damasco e 
viene afferrato da Lui, riceve il 
ba�esimo. L’Apostolo rivive 
con tu�o se stesso la vicenda di 
quel Cristo che non ha 
conosciuto esteriormente, ma 
che lo ha toccato nell’intimo 
della sua fervida personalità. 
Per decenni vorrà annunciarlo 
dove mai nessuno ne ha reso 
testimonianza, ma lo Spirito 
vivente lo possiede, lo conduce, 
lo rende testimone ada�o ad affrontare ogni 
difficoltà, persecuzione e ansia. Le Scri�ure 
d’Israele, la morte e risurrezione di Gesù sono 
esposte nelle sue fatiche, nei suoi successi 
missionari, nelle sue sconfi�e. Egli di rado si è 
assunto il compito di celebrare il rito 
ba�esimale, ma lo ha vissuto e comunicato con 
tu�o Se stesso. Prima di Lui, Pietro, il massimo 
testimone della vita storica e mistica del Messia 
aveva aperto la strada del ba�esimo delle genti 
accogliendo il centurione Cornelio nella 
comunità. In lui, infa�i, le opere dello Spirito si 

erano manifestate ancor prima del rito 
ba�esimale. Come sempre, l’azione divina 
precede le opere umane e mostra orizzonti 
sempre nuovi e più larghi. La conoscenza delle 
Scri�ure e l’esperienza effe�iva danno un 
motivo e sono la sostanza personale del rito 
ecclesiastico.
Nei secoli quarto e quinto, le comunità 
cristiane nell’ambito dell’impero romano 
dove�ero affrontare l’arduo compito di un 
organismo religioso perseguitato a morte, ma 
poi con Costantino tollerato e con Teodosio 
divenuto obbligatorio. Intere masse dove�ero 

aderire alla fede 
cristiana di Nicea e 
C o s t a n t i n o p o l i ; 
erano generalmente 
abituate a una 
pratica religiosa 
molto formale, 
basata su tradizioni, 
riti e credenze che 
esprimevano un 
c o n f o r m i s m o 
politico e sociale 
obbligatorio. La 
preparazione al 
ba�esimo diveniva 
per i vescovi delle 
grandi ci�à un 
compito assai 
impegnativo. Il 

periodo liturgico della Quaresima e della 
Pasqua  fu scelto per la preparazione 
comunitaria al ba�esimo e all’Eucarestia con la 
spiegazione do�rinale, basata sul commento 
alla preghiera del Padre nostro e al Simbolo 
apostolico. Dopo la celebrazione liturgica della 
Veglia pasquale, veniva spiegato il significato 
mistico dei riti compiuti. Grandi vescovi e 
teologi, come i santi Ambrogio, Cirillo di 
Gerusalemme, Giovanni Crisostomo, Leone 
Magno lasciarono testi esemplari delle loro 
catechesi preba�esimali e mistiche.

il duomo angolo del teologo

34



L’albero della vita

È possibile scaricare questo numero de “Il Duomo”
dal sito parrocchiale: www.duomomonza.it

CALENDARIO
Lunedì 1 dicembre

– ore 21 – chiesa di s. Pietro m. - VEGLIA D'AVVENTO  promossa dalla Caritas decanale

Mercoledì 3 dicembre

– ore 21 – chiesa di s. Pietro m. – CONCERTO 

"tra musica e passione per l'eterno"

(con la Cappella Musicale del Duomo di Monza  e il Coro Milano)

in memoria di don (Lodo)Vico Cazzaniga, canonico del Duomo

Mercoledì 10 dicembre

– ore 20.30 – in Duomo – CONCERTO "tra musica e passione per l'eterno"

con l'Orchestra Sinfonica di Milano

Domenica 14 dicembre

– ore 17 – in Duomo –  incontro per le famiglie: "l'amore mistico e l'amore coniugale"

Martedì 16 dicembre

inizia la novena del S. Natale in Duomo: tutti i giorni feriali alle ore 7.30 e 17 (sabato solo ore 7.30)

Domenica 21 dicembre

– ore 20.15 – chiesa di s. Pietro m. – CONCERTO d'organo

in memoria di don Guido Pirotta, canonico del Duomo

Lunedì 22 dicembre

– ore 21 – in Duomo – CONCERTO natalizio della Cappella Musicale

Mercoledì 24 dicembre

– ore 18 – in Duomo –  S. Messa vigiliare per le famiglie della catechesi (veglia ore 17.30)

– ore 23.30 – in Duomo – Solenne CONCELEBRAZIONE "in Nocte Sancta" (veglia ore 23)

Giovedì 25 dicembre

– ore 10.30 – in Duomo –  Solenne PONTIFICALE e benedizione papale

Mercoledì 31 dicembre

– ore 18 – in Duomo –  S. Messa solenne, esposizione del Ss. Sacramento e canto del TE DEUM

ACCOLTI NELLA 
NOSTRA COMUNITA’
Muriglio Emma
Renzo Lavinia
Sorteni Cecilia

RITORNATI ALLA CASA 
DEL PADRE
Amadori Rossana
Canesi Giuseppina
Cullen Monica
Peri Marianna



Autorizzazione del Tribunale di Monza
3 Settembre 1948 - N. 1547 del Reg.

Direttore responsabile: MARINO MOSCONI
Edito da Parrocchia San Giovanni Battista - Monza

Stampa:
Develoop S.r.l

Via Col di Lana, 18
20900 Monza (MB)


