Anno XCIX - numero 9 novembre 2025 Duomo

di Monza [SEEi
L H

lduomo

Periodico della Parrocchia di San Giovanni Battista in Monza
Poste Italiane Spa - Spedizioni in A.P - D.L.353/2003 (conv in L. 27/02/2004 n.46) art.1 comma 2, DCB Milano




Sommario

3

5
13
14
15
16
18
19
20
21
25
33

La fede, la Chiesa, il catechismo: camminare nella veritd /[Mons. Marino Mosconi]

Cronaca di novembre

I benefattori del Duomo: ricordare il bene ricevuto, sperare nel futuro /[Emanuele Calegari]
Ringraziamento al gruppo missionario

Ministri al sepolcro per il cimitero di Monza: una proposta di servizio ecclesiale

Gesti di Nazareth: ¢ la risposta alla domanda di liberta e felicita? [Alberto Pessinal

“Credo la resurrezione della carne e la vita eterna” [Piergiorgio Beretta]

Dipendenze e violenze [Marina Seregni]

Un invito speciale alla Lectio Divina per adulti [A cura dell’AC Ambrosiana]

"Servare et fovere”. Una fede in molte forme. Monza e il rito patriarchino [Mons. C. Fontana/
Il rito patriarchino a Monza e lo scisma dei Tre Capitoli /Prof. Paolo Cesaretti]

"Confiteor unum baptisma in remissionem peccatorum” [P. Roberto Osculati]

Hanno collaborato

Mons. Marino Mosconi, Don Cesare Pavesi, Fabio Cavaglia, Alberto Pessina, Marina Seregni,
Piergiorgio Beretta, Fernanda Menconi

Un grazie particolare a chi distribuisce “Il Duomo” cartaceo



lettera dell’arciprete

La fede, 1a Chiesa, il catechismo:
camminare nelle verita

“In unitate fidei”, la lettera apostolica di papa Leone XIV, del 23 novembre 2025, ricorda la ricorrenza
dei millesettecento anni del Concilio di Nicea e prepara il viaggio apostolico del Santo Padre in
Turchia, svoltosi tra il 27 e il 30 novembre 2025.

Potrebbe sembrare uno scritto per pochi esperti, che discetta di categorie teologiche come sostanza e
consustanzialita ma, come ricorda il documento stesso, la fede cristiana, cosi come definita a Nicea nel
325 (e nei successivi concili della Chiesa indivisa), non € cosa per pochi, ma é un aspetto fondamentale
del nostro credo comune. Gesu e veramente Dio e questa verita é essenziale per tutti i credenti. Il
testo evidenza il valore di quel termine, presente nella professione di fede, “discese”, perché e come Dio
e restando tale che il Verbo “discese dal cielo”. Egli realmente assunse la nostra condizione umana in
tutta la sua poverta, nella sua carne; infatti, afferma la professione che “si e incarnato” e, quasi ribadire
la forza di questa realta, aggiunge, “si e fatto uomo”. La nostra speranza, tema centrale di questo
giubileo (“pellegrini di speranza”), nasce da li, dal sapere che Dio si ¢ fatto come uno di noi. Nicea
preserva la novita dell’annuncio cristiano rispetto a un condizionamento culturale che rischiava, sin
dagli inizi, di affievolire la novita del Vangelo: I'idea greca dell'intangibilita di Dio, mal sopportava un
fatto tanto clamoroso, il farsi uomo.

Lo stesso Concilio condanna quindi I'arianesimo, che considera il Verbo un’emanazione della divinita
che non partecipa in pienezza della Sua identita (“Dio vero da Dio vero”), ma non determina la fine di
questa dottrina. Sappiamo bene di questa persistenza dalla storia del nostro Duomo, che sorge come
Basilica palatina quasi trecento anni dopo Nicea (la data ricordata e quella del 595), esprimendo la scelta
della fede cristiana e non piu ariana da parte della corte longobarda. Il primo consorte di Teodolinda,
Autari, proibiva ai suoi sudditi il battesimo, forse proprio per definire con piu forza l'identita del suo
popolo — ariano e non cristiano — come erano invece i romani (dipendenti dalla corte di Costantinopoli),
con cui i longobardi dividevano la penisola italiana. La scelta della fede cristiana segno quindi l'avvio
di un percorso che abbatté in qualche modo una barriera e uni i due popoli, i longobardi e i romani
(ricordiamo che le sedi episcopali di Milano e di Aquileia erano state abbandonate dai loro pastori,
proprio al sopraggiungere dei longobardi, e i rispettivi vescovi si erano rifugiati nei litorali, ancora sotto
il dominio romano, rispettivamente a Genova e a Grado). Unire in quel momento il mondo cristiano
voleva quindi dire anche mettere da parte i contrasti (con la benedizione di papa Gregorio Magno) ed
esprimere un desiderio di unita e di pace (nonostante il persistere della divisione, con il cosiddetto
scisma tricapitolino di cui pure si tratta in questo numero del notiziario). Sono vicende passate, ma nei
corsi e ricorsi della storia sentiamo ancora il desiderio di vivere in un mondo piu unito e ancora oggi, in
un mondo plurale, la via dell’'umilta, di quel Dio che si fa uomo (“discese”), resta I'indicazione del
solo percorso che consente di giungere alla pace.

In questo anno giubilare, abbiamo chiesto a padre Roberto Osculati, sacerdote della nostra parrocchia,
di ripercorrere per tutti qui, sull'informatore parrocchiale, il “Credo” niceno, passo dopo passo: un
percorso che, col prossimo mese di dicembre giungera al suo compimento. Esorto a leggere le sue
riflessioni, nella sezione “angolo del teologo”: non sono solo dissertazioni dottrinali, ma un invito a
cogliere il senso della nostra fede, partendo dal modo in cui I'annuncio cristiano ha preso forma nel
Nuovo Testamento, soprattutto nelle opere dell’evangelista Luca.

La conoscenza della verita della fede ¢ davvero un tema che interessa tutti. Il Santo Padre Leone XIV,
nella sua lettera apostolica, non teme di riprendere a questo proposito la stimolante provocazione di
sant’Ilario di Poitiers (grande difensore della fede nicena in Occidente): «le orecchie del popolo sono piu
sante dei cuori dei sacerdoti». L’adagio non vuole mancare di rispetto ai presbiteri, ma evidenzia che la
sottigliezza delle dissertazioni e talvolta lo scontro tra i poteri finisce col perdere quel senso unitario

3



lettera dell’arciprete

della fede, che ¢ invece vivo nel popolo di Dio. Senza aver mai studiato i dettami niceni, tutti i
cristiani sanno fare il segno della croce e sono consapevoli di essere stati battezzati nel nome
della Trinita. Certo, potrebbero apparire semplici formule, ripetute solo perché cosi insegnate,
ma chi vive un’autentica esperienza di fede, intuisce che contengono molto di piu. Il nome
trinitario € il nome di quel Dio che e capace di colmarci di speranza. Forse molti battezzati,
anche tra i praticanti, non saprebbero spiegare adeguatamente il significato delle parole del
“Credo” che si pronunciano nella santa Messa, ma intuiscono che questo ¢ il vero volto di Dio,
il solo che puo rispondere alle attese pit1 profonde del cuore dell'uomo: “Deus enim solus satiat”,
come insegnava san Tommaso d’Aquino.

Il nostro essere Chiesa ancora oggi, nella comunione di tutti i credenti, é alla fine la migliore
garanzia della trasmissione della vera fede. Quando i catechisti spiegano ai ragazzi, alle
ragazze e alle loro famiglie che la fede deve essere vissuta nella Chiesa e con la Chiesa (a partire
dalla condivisione dell’Eucarestia domenicale) non rivolgono quindi solo un appello morale
(un richiamo al senso del dovere), ma indicano una verita che e radicata nella storia: per
conoscere la fede e per sceglierla (il cammino di iniziazione cristiana porta i nostri ragazzi a
saper esprimere personalmente il rinnovo delle promesse battesimali, che ¢ il primo atto della
celebrazione della santa Cresima), dobbiamo essere membra vive di quel popolo che quella
fede ha custodito in questi duemila anni, a Nicea, ma ancora oggi in ogni assemblea che
celebra e vive la novita della Pasqua.

A partire da questa prospettiva si capisce anche perché e importante e necessaria la prospettiva
ecumenica: la Chiesa deve essere una, come uno é 'annuncio cristiano, fermento di pace e di
unita. Chiediamo al Signore, che infonda ancora oggi nei nostri cuori, nella nostra parrocchia,
nella nostra Citta, il desiderio di non disperdere questa straordinaria eredita, che e densa
promessa di futuro: camminiamo nella verita (cf. 2 Gv 1, 4).

Il vostro parroco
monsignor Marino Mosconi



cronaca

Cronaca di novembre

1 sabato — Solennita di Tutti i Santi. Le
funzioni liturgiche si sono svolte anche
questanno tra il Duomo e il cimitero
cittadino. Nel pomeriggio, alle ore 15, una
santa Messa nella chiesa del camposanto e
stata I'occasione per radunare molti amici e
parenti che hanno ricordato i loro cari, mentre
la  comunita ricordava lanniversario
centenario della posa della prima pietra della
cappella dedicata all’Addolorata, fortemente
voluta a suo tempo dall’ Arciprete in contrasto
aperto con l'amministrazione comunale
dell’epoca, fortemente anticlericale. Una
piccola nota di cronaca: a seguito di una
infiltrazione la sacrestia ha subito il danno
nella caduta di wuna porzione del
controsoffitto, fortunatamente senza
conseguenze per l'accessibilita e l'agibilita del
locale. In Basilica ha lasciato un segno di
particolare intensita la celebrazione dei
Vespri alle ore 17, con il canto delle litanie,
questanno arricchite dall’invocazione del
nuovo santo Carlo Acutis, che sentiamo un
po” “nostro” per il fatto che sia salito al cielo
durante il ricovero presso 1'Ospedale San
Gerardo. [Don Cesare Pavesi]

2 domenica - Commemorazione dei defunti.
Oggi i celebranti della santa Messa capitolare
nel Duomo hanno utilizzato antichi
paramenti neri; anche per questo Ila

celebrazione eucaristica ha assunto un tono

L RS et TR e
BEE

particolarmente solenne. Questo colore
liturgico e stato obbligatorio, per secoli, per le
esequie e il Venerdi Santo (come previsto
dalle rubriche del Messale Tridentino), e il
suo utilizzo nella liturgia e tuttora previsto,
sebbene l'utilizzo sia facoltativo. A partire
dagli anni Sessanta — tempi controversi per la
nostra societa — un cambiamento epocale ha
visto 'umanita in fuga verso un’ideologia
dove il dolore, la sofferenza, la morte, non
avevano piu posto. I paramenti neri, pero,
hanno una caratteristica speciale: sono
sempre ricamati o intessuti di argento o d'oro;
stanno a significare, con il linguaggio del
colore che si usa per le occasioni funebri: tutto
sembra nero come la morte, invece — si
intravvede sul nero la luce (oro e argento) che
viene dalla speranza, anzi dalla certezza della
fede nel Signore Risorto. E Lui la luce che
illumina e sembra risplendere sullo sfondo
nero simbolizzante il lutto e il distacco; ci
aiutano, dunque, a capire meglio il senso
della morte, la brevita della vita e il giudizio
che ci attende, cosi da preparaci all'incontro
con I'Eterno. [Diacono Dario Erba]

3 lunedi — Concelebrazione di suffragio per
Arcipreti, canonici e benefattori defunti.
Sono stati tutti ricordati nella preghiera dai
sacerdoti della parrocchia e dai fedeli
convenuti nel corso della santa Messa delle
ore 10, il giorno seguente  alla
Commemorazione
dei defunti. In modo
particolare durante il
canone, sono stati
ricordati
nominalmente tutti
gli Arcipreti
deceduti nell’ultimo
secolo: i monsignori
Paolo Rossi, Pietro
Dell”’Acqua,
Giovanni Rigamonti,



cronaca

Ernesto Basadonna e Leopoldo Gariboldi. Li
affidiamo alla misericordia di Dio con le
parole delle liturgia: “come per il Battesimo li
hai uniti alla morte di Cristo, Tuo Figlio, cosi
rendili partecipi della Sua risurrezione,
quando egli fara sorgere i morti dalla terra e
trasfigurera il nostro corpo mortale per
conformarlo al Suo corpo glorioso”. Il Signore
possa ricompensarli per il loro fecondo e
assiduo ministero. [Alberto Pessinal

4 martedi — Giornata dell'Unita Nazionale e
delle Forze Armate. Come ogni anno ha
avuto luogo, alle ore 9 nella cappella del
cimitero urbano, una celebrazione eucaristica
in suffragio delle vittime delle guerre,
presieduta da Monsignor Mosconi; erano
presenti le massime autorita civili e militari.
Al termine, in corteo, sono stati visitati i
campi dove riposano i caduti del primo
conflitto mondiale, originari della nostra citta.
[Alberto Pessinal

8 sabato — Giubileo diocesano delle Corali.
Oggi il Duomo di Milano ha accolto le corali
diocesane per questo momento singolare: una
mattina di intensa spiritualita, attraverso le
esperienze della preghiera corale, del silenzio
e dell'incontro fraterno. Anche la nostra
Cappella Musicale ha partecipato con
entusiasmo. Un momento penitenziale, con la
meditazione di monsignor Fausto Gilardi e
ampio spazio per la riconciliazione, ha fatto
da introduzione al culmine dell’evento, la
solenne santa Messa votiva in onore di santa
Cecilia, presieduta dall’Arcivescovo. La sua
predica: “Mente per comprendere, occhi per
vedere, orecchi per udire” ha ricordato a tutti
che chi fa parte attiva dei cori liturgici «canta
per pregare, canta per aiutare a pregare, canta
e la musica, le parole, l'essere insieme sono
motivo di commozione e di conversione,
come tutte le parti della celebrazione». Al
termine dell’incontro, ogni direttore di coro

ha ricevuto direttamente dalle mani di Sua
Eccellenza una lettera perché possa rimanere
desto il desiderio che tutta l'assemblea, in
dialogo con il coro, riprenda a partecipare
attivamente alle celebrazioni. [Don Cesare
Pavesi]

9 domenica - Dedicazione della Basilica
Lateranense. Ogni anno, in questa data, si
ricorda la dedicazione della Arcibasilica di
San Giovanni in Laterano, la cattedrale di
Roma. Quando il giorno ricorre di domenica,
tale festa sostituisce il normale scorrere del
tempo ordinario. E I'occasione per pregare in
modo particolare per il Papa e per l'unita
della Chiesa, che riconosce in Roma il centro
di unita e la custode della Tradizione
ecclesiale. Cosi abbiamo fatto, unendoci in
preghiera con Leone XIV, accompagnandolo
cosi in modo piu intenso con la nostra
preghiera per il suo servizio di successore di
Pietro. [Don Cesare Pavesi]

12 mercoledi - Ricordo dei Caduti a
Nassiriya. Come ogni anno, in questo giorno,
il Comune di Monza invita i cittadini e tutte le
autorita a riunirsi in Duomo per ricordare e
celebrare una santa Messa a suffragio dei
caduti di Nassiriya, strage che ha visto fra le

vittime carabinieri e militari italiani.
Questanno ha presieduto la funzione
monsignor  Marino ~ Mosconi;  hanno

partecipato alla liturgia le massime autorita
civili e militari e le associazioni
combattentistiche e d’arma della provincia.
[Carla Pini Civati]

13 giovedi - “II Duomo racconta”.
Nell'ambito di questo ciclo annuale di
incontri, alle ore 21 nella Sala del Granaio, ha
avuto luogo un’interessante conferenza dal
titolo: “Servare et fovere. Una fede in molte
forme. Monza e il rito patriarchino”. Relatori
sono stati il professor Paolo Cesaretti



cronaca

(bizantinista e docente presso 1'Universita
degli Studi di Bergamo) e monsignor Claudio
Fontana (nostro parrocchiano e Maestro delle
Cerimonie della Cattedrale metropolitana). I1
primo ha illustrato con dovizia la vicenda
dello “Scisma dei tre capitoli”, il secondo si e
soffermato in modo particolare sulle
peculiarita rituali patriarchine. Durante la
serata i presenti hanno inoltre avuto
occasione di vedere da vivo il “Kalendarium-
Obituarium” e la lettera autografa di san Carlo
Borromeo, con la quale venne concesso ai
canonici del Duomo il ripristino del rito
romano a Monza nel 1578. [Alberto Pessina]

16 domenica — Mandato agli operatori della
carita. Oggi i vincenziani sono stati presenti
in Duomo con due importanti appuntamenti:
il nostro Arciprete ha rinnovato il “mandato
della carita” che ha coinvolto, oltre alla
Societa di San Vincenzo de Paoli, circa venti

altri volontari delle varie associazioni
caritatevoli della parrocchia (Caritas, Centro
Aiuto alla Vita, gruppo missionario,

“UNITALSI”) e la proposta del riso sul
sagrato, che, oltre a raccogliere fondi per
aiutare i piu bisognosi, accresce la visibilita
della San Vincenzo attirando nuovi
collaboratori, importanti per la fondamentale
rotazione degli incarichi. [Oreste Guerrini]

S. Messa con gli ufficiali in congedo e i
granatieri. Oggi si sono ritrovati alla santa
Messa delle ore 12 i rappresentanti
dell’'Unione Nazionale Ufficiali in Congedo
d’'Italia e dell’Associazione Nazionale
Granatieri di Sardegna per ricordare e
onorare i soci deceduti. Al termine della
funzione i presidenti hanno letto la preghiera
degli ufficiali, scritta dal professor generale
Alessandro Minozzi, membro della sezione, e
la preghiera del Granatiere, del servo di Dio
generale padre Gianfranco Maria Chiti. [Carla
Pini Civati]

“I1 fuoco dell’'unione: l'amore mistico e
I'amore umano” (incontro di riflessione per
le famiglie). Ha avuto luogo in oratorio e si e
trattato del primo dei cinque appuntamenti
previsti per quest’anno liturgico. Dopo
I'introduzione  generale di monsignor
Marino, la bravissima Anna Pennati ha letto
alcuni testi della mistica santa Caterina da
Siena che descrive 'amore infinito e sublime
che la lega a Cristo e che le permette di amare
anche il prossimo dello stesso amore infinito
con cui Dio ama. Tra un passo e l'altro, si sono
alternate letture che raccontavano esperienze
di amore “umano”: un’intervista al regista
Pupi Avanti che confessava un amore fragile,
ma vissuto “per sempre” verso la moglie
sposata da piu di sessant’anni, una poesia di
Pablo Neruda e una di Nazim Hikmet che
invitavano a riflettere sul fatto che 'amore si
costruisce ogni giorno e percio il giorno piu
bello deve ancora arrivare. Infine, don
Rodolfo ha letto una poesia scritta da lui
molto commovente sul valore della famiglia
che viene rappresentata metaforicamente
come una squadra di calcio con l'obiettivo
comune di aiutare tutti ad andare verso la
meta dell'umana esistenza. All'incontro erano
presenti circa dieci coppie in rappresentanza
di stagioni diverse della vita coniugale che,
proprio per questo, hanno arricchito con le
loro testimonianze riferite a varie situazioni
dell’esperienza di coppia: insomma, amarsi e
sempre possibile, pur tra le mille difficolta
della vita, addirittura anche quando laltro
non e piu fisicamente visibile, 'amore rimane
in tutta la sua meraviglia. [Gioia Dalla Chiesa
Sorteni]

Pellegrinaggio giubilare di una parrocchia
milanese. Oggi la parrocchia di Gesu Buon
Pastore e san Matteo di Milano, si e recata nel
nostro Duomo per vivere il suo Giubileo.
Provenendo dal capoluogo lombardo, i fedeli
si sono dati appuntamento all’Arengario per



cronaca

effettuare insieme wun piccolo cammino
condiviso verso la Basilica. Qui 1"’Arciprete ha
introdotto gli elementi essenziali della storia

del Duomo, in un incontro in cripta (luogo
davvero suggestivo); ha fatto seguito la visita
alla Basilica e quindi al Museo, col suo
straordinario tesoro. Alle ore 17 la comunita,
guidata dal suo parroco, don Matteo Baraldi,
si & unita alla preghiera del Vespro dei
Canonici, che ha assunto la forma giubilare
(con la professione di fede e la preghiera alla
Madonna), per consentire di ottenere i doni
speciali connessi all’Anno santo.
Successivamente, accompagnati dalle guide,
hanno visitato la Cappella degli Zavattari. E
stata un’occasione davvero bella di incontro
tra comunita cristiane e di condivisione di
quella sete di speranza, che caratterizza
questo anno giubilare, mentre per I’ Arciprete
e stata un’opportunita per rivedere tanti volti

cari e amici, in quella che per trent’anni e stata
la sua parrocchia. Per tutti questa giornata ha
costituito una crescita nella fede, nella
conoscenza della storia e dell’'arte, ma
soprattutto nell’amore. [Mons. Arciprete]

20 giovedi — Visita del vicario episcopale.
Alla vigilia dell'apertura delle sante
Quarantore, oggi monsignor Michele Elli ha
presieduto la santa Messa delle ore 18 in
un’occasione volutamente “feriale”: un modo
per incontrare le comunita cristiane della
nostra zona pastorale nella loro quotidianita.
Alla celebrazione hanno assistito don Luigi e
Monsignor Arciprete; hanno concelebrato
don Cesare e don Rodolfo. Dopo la preghiera
dei Vespri in cripta con i sacerdoti della
parrocchia e la cena presso la Casa del Clero,
ha poi incontrato alle ore 21 nella Casa del
Decanato il Consiglio Pastorale Parrocchiale
(il verbale di tale seduta sara pubblicato sul
prossimo numero dell’informatore
parrocchiale). [Alberto Pessina]

21 venerdi, 22 sabato e 23 domenica — Ss.
Quarantore. Le “giornate eucaristiche” hanno
visto le comunita di Monza, Brugherio e
Villasanta radunate in preghiera di
adorazione del santissimo Sacramento: un
segno per tutta la citta, che rischia di non
conoscere piu l'esperienza della sosta
contemplativa. Da tempo, I'intero Decanato
celebra questo appuntamento in una sola
ricorrenza annuale, scegliendo ogni anno un
tema comune per la predicazione e
I'adorazione. Questa e stata la volta del tema:
“Tu ci nutri nel cammino”, ispirato alla
pagina evangelica dei discepoli di Emmaus.
Dai piu piccoli, i ragazzi del catechismo, agli
adulti, tutti siamo stati invitati a passare
qualche momento in silenzio davanti al
santissimo Sacramento solennemente
esposto. Dobbiamo rilevare che non c’e stata
la risposta corale auspicata, ma solo un



cronaca

“piccolo gregge” di fedeli ha sostato sotto le
volte del Duomo nei momenti di esposizione
eucaristica. Se forse a molti e sfuggita
l’occasione di questa forma di devozione alla
santissima Eucaristia, possiamo comunque
ricordare che in modo ancor piu continuativo,
durante tutto 'anno, la possibilita di sostare
in adorazione ¢ garantita dal servizio della
comunita delle suore Sacramentine, che ogni
giorno aprono per questo ai fedeli la loro
chiesa delle sante Maria Maddalena e Teresa
d’Avila in via Italia. [Don Cesare Pavesi]

22 sabato — S. Messa in thai in cripta. Oggi
sono giunti due sacerdoti thailandesi
accompagnati da una quarantina di fedeli; in
cripta hanno celebrato la santa Messa nella
loro lingua, con discrezione e cordialita. Per
la liturgia del giorno i presbiteri si si sono
preparati in sacrestia, utilizzando i paramenti
del Duomo (solo uno di loro parlava un
italiano essenziale, appreso durante un
periodo di studio a Roma alcuni anni fa). Al
termine, il gruppo si e fermato per una visita
guidata e per scattare alcune fotografie
ricordo, portando con sé, nel cuore, la
bellezza e la memoria del Duomo di Monza.
Spesso si pensa che I'universalita della Chiesa
passi solo attraverso un idioma comune,
mentre qui e stata la liturgia, antica e
immutata, a creare comunione. [Ademar Jose
Da Silva]

22 sabato e 23 domenica — Mostra dedicata a
s. Piergiorgio Frassati. Questa mostra
itinerante e stata richiesta dal Consiglio
Centrale di Monza della Societa San Vincenzo
de Paoli; nella nostra parrocchia e stata
allestita presso la Casa del Decanato di piazza
Duomo e nel corso della sua apertura sono
state proposte anche alcune visite guidate; nei
prossimi giorni si potra ancora visitare in
altre quattro wubicazioni (chiesa degli
Artigianelli dal 24 al 28 novembre, comunita

pastorale san Francesco presso Cederna il 29
e il 30 novembre, parrocchia san Carlo in
Muggio il 14 dicembre, asilo notturno di via
Raiberti il 17 e il 18 dicembre). [Oreste
Guerrini]

23 domenica — Conferenza: “Esporre Estorre.
I progetto per il nuovo allestimento
dedicato a Estorre Visconti nel Museo e
Tesoro del Duomo”. Ha avuto inizio alle ore
10.30 presso la “Sala del Rosone”; si e trattato
del terzo appuntamento dell’iniziativa

avviata dall’Ente in dialogo e confronto con la
comunita monzese sul tema della nuova
collocazione da dare ai resti mummificati del
nobile Visconti. Dopo la pubblicazione a fine

settembre  dell'esito del questionario,
attraverso il quale i cittadini e tutti i visitatori
interessati si sono espressi a favore di una
ricollocazione del corpo nelle sale del
complesso museale, nei primi due incontri si
sono voluti offrire importanti
approfondimenti su questa tematica. Dal



10

cronaca

racconto delle indagini condotte sul corpo e
delle iniziative e gli interlocutori che le hanno
rese possibili, si e passati a una riflessione sul
significato che i resti umani possono
apportare, al nostro patrimonio, rendendolo
pit ricco e sfaccettato. Con il medesimo
spirito di condivisione e confronto, I'evento di
questa mattina ¢ stato occasione per
ripercorrere le tappe salienti della nascita
dell’attuale allestimento del Museo e per
anticiparne i futuri sviluppi, pensati per
riconsegnare alla Citta una parte della sua
storia, in un percorso condiviso che rilegge
l'opportunita della musealizzazione della
figura di Estorre: storia, ricerca e
scienza al servizio di una
restituzione rispettosa e attenta alla
sensibilita di tutti i visitatori. Sono
intervenuti l'architetto  Gianluca
Gatto, progettista dell'allestimento
della nuova area dedicata alla
mummia (una teca trasparente che
mostrera spada e monete da un lato
e, per chi lo desidera, i resti
dall’altro), e la direttrice Rita
Capurro [La redazione]

Inaugurazione della rinnovata
sede della Conferenza del Duomo
della Societa San Vincenzo de

Paoli. E stata benedetta al termine del solenne
Pontificale delle ore 10.30, presso lex
convento delle Angeline (e stato sistemato
anche il riscaldamento dei locali). La
cerimonia, guidata dal nostro Arciprete, ha
visto la partecipazione di un gruppo scout e di
molti parrocchiani curiosi di visitare i nuovi
locali. E risultato gradito anche il rinfresco
preparato dai nostri ospiti ucraini. [Oreste
Guerrini]

Benedizione dell’addobbo natalizio.
Nell'ambito degli eventi programmati dal
Comune di Monza per il santo Natale, anche

questanno si e richiesta la benedizione
dell’albero da parte dell’Arciprete. Questa
sera, finalmente un vero abete, segno di luce
e di speranza, posato in piazza Duomo, ha
ricevuto la benedizione di monsignor
Mosconi, accompagnato da accoliti e
sacerdoti, alla presenza dell’assessore Abba,
del presidente della Banca di Credito
Cooperativo Carate Brianza e Treviglio,
dottor Redaelli (sponsor), del presidente di
Confcommercio Monza, signor Riga e
numerosi cittadini.

[Carla Pini Civati]



cronaca

29 sabato - Accensione della corona
d’Avvento. Come ogni anno, si celebra
I'inizio di questo tempo liturgico “forte”, con
i battezzati negli ultimi anni e le loro famiglie;
ci siamo trovati in Duomo presso la cappella
di santa Caterina alle ore 16. Sotto il quadro
dell’Angelo custode, in fila, realizzate da una
mamma, erano poste le corone dell’Avvento
in pane corredate da quattro candele rosse,
una per ogni settimana che ci separa dalla
Nativita di Gesu. Monsignore, dopo una
breve preghiera e un canto, ha acceso il primo
cero della corona piu grande che verra posta
nella chiesa sussidiaria di san Pietro martire
durante le prossime sante Messe e ha spiegato
amorevolmente ai bambini 1'importanza
dell’attesa invitandoli ad accendere ogni
domenica una candelina della corona che
porteranno a casa proprio per valorizzare
I'attesa del Natale del Signore. Una allegra
nuvola di bambini lo circondava per ritirare le
corone prima di andare in oratorio per una
merenda insieme. “Lasciate che i bambini
vengano a me” é I'immagine che ci portiamo
a casa lieti dell'inizio del cammino
dell’Avvento. [Le catechiste]

Incontro ministranti e teodofore. A poco piu
di un mese dall'appuntamento di ottobre, in
occasione del quale abbiamo avuto
l'opportunita di scalare i numerosi gradini
del campanile del nostro Duomo e
raggiungere cosi il “tetto della citta”, ci siamo
riuniti nuovamente, sotto la guida di
monsignor Marino e di don Cesare, per
andare alla scoperta di un altro luogo
importante della nostra parrocchia: la Torre
longobarda. Tale edificio, cui si accede dalla
sagrestia, costituisce un autentico gioiello,
poiché con i suoi millecinquecento anni di
storia — la struttura risale infatti al VI secolo —
e il piu antico del complesso monumentale
del Duomo, e l'unica testimonianza di
architettura longobarda che ancora resiste al

tempo  nellintera citta di  Monza.
Riorganizzata in anni recenti, essa custodisce
oggi una parte dello straordinario patrimonio
di oggetti e paramenti liturgici che la storia ci
ha consegnato, e che sono ora li conservati in
esposizione perché possano essere ammirati
ancora una volta. Cosl, per noi ragazzi, oltre
che una splendida occasione per rifarci gli
occhi e imparare molte curiosita sul Duomo, e
stato anche un buon modo per ripassare — o
imparare — il nome e la funzione di molti
oggetti che costituiscono gli “strumenti” del
servizio all’altare. Finito questo momento di
riflessione e apprendimento, «ci siamo
concessi come di consueto una bella cena in
compagnia, con una fetta di pizza e un
bicchiere di bibita. A pancia piena, I’ Arciprete
ci ha sfidato a un simpatico gioco a squadre,
simile al giro dell’oca, in cui per proseguire
bisognava rispondere a delle domande sulla
liturgia, sull’Avvento e sul Natale: cosi,
unendo 1'utile al dilettevole, ci siamo divertiti
e abbiamo imparato cose nuove. La splendida
serata si e poi conclusa festeggiando insieme
il decimo compleanno di uno dei chierichetti,
Bruno, che ha portato per 1'occasione un po’
di focaccia e un’ottima torta da condividere.
Si e chiuso cosi un altro degli incontri di
questo percorso, e non vediamo l'ora di
sapere cosa ci riservera il prossimo. [Giuseppe
Palmaro]

30 domenica — S. Messe alla presenza di
cavalieri e dame del santo Sepolcro. Presso il
Duomo cittadino (Basilica di san Giovanni
Battista) i cavalieri della Delegazione di
Monza, con la presenza del Preside di
Lombardia, Grand’Ufficiale Giacomo Saglio e
del Delegato Grand'Ufficiale Giuseppe
Resnati, hanno preso parte alla celebrazione
eucaristica per iniziare insieme il cammino
dell’Avvento e avviarsi cosi al santo Natale e
all'annuncio della Buona Novella del “Dio
con noi”. La santa Messa e stata officiata

11



12

cronaca

dall’Arciprete della Basilica che nell’omelia
ha messo in evidenza come i messaggi dati
dalle letture della domenica fossero di
assoluta rilevanza per il nostro presente.
L’auspicio del profeta Isaia (2, 1-5):

%

.

“Spezzeranno le loro spade e ne faranno
aratri, delle loro lance faranno falci; una
nazione non alzera piu la spada contro
un’altra nazione, non impareranno piu l'arte
della guerra” e purtroppo di dolorosa
attualita. La constatazione dell’evangelista
san Matteo (24, 37-44) che i contemporaei di
Noe “non si accorsero di nulla finché venne il
diluvio e travolse tutti” vale per gli uomini e
le donne di oggi che sembrano poco
interessati al futuro. Questo sia per gli adulti
che, imbevuti di edonismo, non trovano
tempo per le generazioni future che per i
giovani i quali, pure per edonismo, indulgono
talvolta in piaceri che possono ipotecare il
loro futuro benessere. Nell’'omelia monsignor
Mosconi ha anche avuto parole specifiche per
Cavalieri e Dame, osservando come le parole
del salmo responsoriale (121-122): “Chiedete

P -;‘-I_

pace per Gerusalemme: / vivano sicuri quelli
che ti amano; / sia pace nelle tue mura, /
sicurezza nei  tuoi  palazzi”  siano
particolarmente consonanti con la spiritualita
dell’Ordine Equestre del Santo Sepolcro di
Gerusalemme per i quali la
sollecitudine per la Terra Santa e
motivo di azioni concrete che
promuovano il bene di quelle
terre, e la pace ¢ il primo bene
che rende possibile tutti gli altri.
A seguire, i membri della
Delegazione insieme ad alcuni
amici dell’Ordine hanno
condiviso un momento
conviviale  per  rinsaldare
I'amicizia e il comune sentire per
la terra che ha ospitato il
Salvatore.  [Luogotenenza  per
U'Italia settentrionale]

Prime S. Confessioni. Oggi
pomeriggio, i fanciulli di quarta
elementare, hanno  vissuto
questo momento molto
importante del loro cammino cristiano.
Accompagnati da noi catechisti, dai sacerdoti
e dalle loro famiglie, i bambini si sono
avvicinati per la prima volta al sacramento
della Riconciliazione, sperimentando
I'abbraccio misericordioso di Dio che rinnova
il cuore. E stato un momento di grande
raccoglimento e semplicita, vissuto con
emozione e serenita. Durante la celebrazione
e stato ricordato come il perdono sia un dono
prezioso, che offre gioia, aiuta a crescere
nell'amore, nella pace e nella responsabilita
verso gli altri. I fanciulli hanno partecipato
con attenzione e sincerita, dimostrando
quanto questo passo sia significativo nel loro
percorso di fede. Affidiamo questi piccoli alla
protezione del Signore, augurando loro di
continuare a crescere nella gioia del Vangelo.
[Monica Sala La Franceschina]



parrocchiale

I benefattori del Duomo: ricordare il
bene ricevuto, sperare nel futuro

Ogni anno, nel mese di novembre, viene
celebrata una santa Messa per affidare
alla misericordia di Dio tutti i
benefattori defunti.

E un piccolo ringraziamento e
riconoscimento per quanto messo a
disposizione per i bisogni della
parrocchia.

Si tratta di una immensa schiera che
appartiene alla storia plurisecolare della
nostra Basilica; vogliamo ricordare ora
soprattutto i testimoni piu recenti di
questo percorso.

I pit anziani, o i non piu giovani come
imporrebbe il  politically  correct,
ricorderanno certamente la modalita di
offerta per la costruzione dell’allora
nuovo oratorio del santissimo Redentore.
La donazione consisteva nell’offrire L.
200000 (al cambio € 103,30) e scolpire
simbolicamente il proprio nome sui
mattoni dell’oratorio. Una planimetria
dello stabile in costruzione esposta
all'interno del Duomo, ne rappresentava
gli avanzamenti delle offerte raccolte.

I risultati furono indubbiamente efficaci e
la somma complessivamente raccolta,
forni decisamente un aiuto importante.

In quest’ottica, vanno ricordati
doverosamente anche tutti coloro, privati,
imprenditori e imprese che hanno aiutato
il Duomo al restauro della facciata.
Anche in quell’occasione venne proposta
una raccolta analoga. Si passava
dall’offerta di € 300 euro per il restauro di
un metro quadrato, fino al recupero di
una trifora o di una guglia per un importo

di € 12.000,00.
Tutte queste liberalita sono
accompagnate dalla possibilita di

detrazione ai fini fiscali sia per le
persone fisiche che per le societa.
Naturalmente vanno rispettati alcuni

passaggi  tecnici: la  tracciabilita
dell’offerta tramite bonifico, il rilascio da
parte dell’ente di idonea ricevuta con il
richiamo alla normativa vigente e, se
necessario, predisporre latto da un
notaio laddove l'importo  della
donazione sia di considerevole entita.

Tutte queste benevoli iniziative effettuate
da persone ancora in vita sono un aspetto
non secondario per la vita di una
parrocchia. Esprimono indubbiamente un

significativo amore e senso di
appartenenza alla nostra comunita
religiosa.

Esistono tuttavia anche liberalita post
mortem, attraverso quindi lascito
testamentario. Sia in caso di eredita che di
legato per lattivita istituzionale, 1’ente,
accettando, ha 1’obbligo morale di
rispettare le volonta del benefattore; non
di rado, infatti, queste disposizioni hanno
I'obiettivo di destinare 1'offerta o un bene
a favore di una specifica iniziativa.
Possiamo portare come esempio il lascito
di un appartamento per la chiesa
distrettuale di santa Maria in Strada. Una
volta alienato il bene, la parrocchia ha
utilizzato il ricavato per ristrutturarne il
tetto e restaurarne la volta.

Talvolta, pero, la generosita non e
accompagnata dalla giusta “lucidita”
testamentaria. Pu0 capitare che nel

testamento non venga specificata la
corretta denominazione dell’ente
prescelto o che in buona fede si intende,
venga nominato il solo parroco in quanto
persona fisica, con le conseguenti
difficolta per l'esecutore testamentario a
svolgere il proprio mandato.

Ecco perché e bene prendere contatto con
un notaio o dialogare confidenzialmente
con il parroco per ottenere i giusti
suggerimenti.

13



FONDAZIONE CANOSSIANA VOICA

Verona, 12 Novembre 2025

Carissime /1 Amiche /1 del Gruppo Missionario Duomo di Monza,

eccomi finalmente a Vol per un doveroso aggiornamento sul progetto a cul ¢ stato destinata la
Vostra preziosa donazione di 2.000,00 euro ricevuta con bonifico bancario lo scorso Dicembre
2024 .. frutto prezioso del Vostro instancabile impegno e di tutti quelli che hanno contribuito in
vatio modo a raccogliere la somma.

Il Vostro “essere prossimi” verso pli ultimi ha preso forma ¢ sostanza anche nel 2025! Questa volta
a beneficiarne sono stati bambine e bambini (6-13 anni) del quartiere Vistas Cerro Grande della
citta di Chihuahua (Messico) che hanno potuto partecipare a corsi di informatica, teatro, sport,
accompagnamento scolastico, musica, supporto psicologico individuale e di gruppo. E stato
possibile assicurare loro anche un pasto sano e nutriente nei giorni di svolgimento delle attivita.

11 progetto “Sviluppo Infantile_PADI” & costituito da varie attivita
che possiamo definire “eccezionali” in questa parte della citta dove
il disagio e degrado sociale “abita” nella maggior parte delle / |
famiglie. Con Voi e grazie a Voi le madti canossiane hanno potuto e G
prendersi cura dell’infanzia di un gruppo di bambini e bambine, Progrefi da Apoys
seminando nelle Loro vite semi di speranza che continueremo a Por® ! Pesarrelle Infantil
coltivare anche in futuro.

Allego alla presente una documentazione desctittiva sulle attivita 2025 con alcune foto che
abbiamo ricevuto dalla madre canossiana referente del progetto a Chihuahua.

Grazie per essere stati PORTATORI DI GIOIA E SPERANZA.
Insieme si puo!

GRAZIE di cuore da Tuttt Noi. GRAZIE di cuore da Tutti Loro,

Un cotdiale saluto

Ay
’

Giancarlo Urbani
Responsabile progetit

Via della Stazione di Ottavia, 70 00135 Roma ltalia C.F. 08069261009 www.canossian.org



parrocchiale

Ministri al sepolcro per il cimitero di

Monza: una proposta di servizio ecclesiale

Ogni volta che durante la santa Messa
professiamo la nostra fede con la recita del
Credo (che questo anno  compie
millesettecento anni) affermiamo di aspettare
“la resurrezione dei morti e la vita del mondo
che verra”, suggellando queste parole con il
nostro Amen.

Da qui si deduce che ogni funerale é una cosa
estremamente seria, mai
banalee. Ne va della
coerenza della nostra fede.
Ecco perché il nostro
gruppo di volontarie e
volontari € disponibile per
l'accompagna-mento dei
defunti o delle loro ceneri al
luogo di sepoltura nel
cimitero cittadino (in greco
koimetérion, luogo di riposo,
ma bello anche nel tedesco
friedhof, casa della pace) dove
deponiamo i nostri cari in
attesa del risveglio, come
Gesu, alla vita nuova nel
mondo che verra.

Non e solo una soluzione per sostituire i
sacerdoti, ma un gesto con valenza teologica
notevole: un vero e proprio ministero che
coinvolge anche i laici nello svolgimento di
un compito compatibile con lo status del
sacerdozio battesimale di tutti i cristiani.
Dopo quasi ventanni di onorato servizio
siamo calati di numero (da 24 a 11) e
aumentati in eta con problemi a coprire tutti i
turni. Sarebbe giusto che questa vocazione si
diffondesse nel popolo di Dio dimorante a
Monza in attesa della futura cittadinanza
celeste, per non perdere Ioccasione
importante di testimonianza della fede
cristiana, andando controcorrente nel triste
panorama della scristianizzazione avanzan-
te che osa banalizzare anche la morte.

IL SERVIZIO COME MINISTRI AL
SEPOLCRO

I ministri al sepolcro (riconoscibili in cimitero
e per una specie di pallio di colore viola
portato attorno al collo e un cartellino con
fotografia) danno la propria disponibilita due
volte al mese, al mattino o al pomeriggio, ad
accompagnare il corteo funebre interno al
camposanto, con preghiere e il santo Rosario,

o salmi, e concludendo con una preghiera
finale al momento della sepoltura.

Per l'accoglienza delle ceneri il rito consiste in
una lettura biblica e una preghiera al
momento della deposizione dell'urna
cineraria nell’apposito loculo.

Non si richiedono interventi personalistici,
ma la semplice fedelta al testo del rituale, con
la disponibilita a offrire conforto nel rispetto
del dolore dei familiari.

Il servizio e volontario e gratuito.

Possono rispondere a questo appello donne e
uomini maturi presentati dal proprio parroco
all’Arciprete di Monza.

Per la stesura dei turni e ogni altro problema si fa
riferimento alla segreteria della parrocchia del
Duomo.

15



attualita

Gesu di Nazareth: ¢ la risposta alla
domanda di liberta e felicita?

16

Nel pomeriggio di venerdi 14 novembre presso la casa circondariale di via Sanquirico 6, Monsignor Arcivescovo
e intervenuto su questo tema. Di sequito viene pubblicato un estratto delle sue parole. L'incontro rientra nelle
iniziative giubilari promosse dalla “Caritas” di Monza, in collaborazione con l'associazione “Carcere Aperto” e la
cappellania. Al dialogo con i detenuti ha preso parte anche suor Maria Benedetta dell’Unita, superiora del
monastero delle Adoratrici Perpetue del Santissimo Sacramento, che rientra nel territorio della nostra parrocchia.

In questo momento desidero soffermarmi sul
tema dello sguardo, su come si guardano le
persone, sull’amore riconosciuto, sul carcere e
il suo dolore, come ¢ stato detto.

Gesu, passando per Gerico, dice il Vangelo,
“alzo lo sguardo” e vide Zaccheo. Questo
sguardo e quello di cui noi tutti stiamo
parlando, cioe noi che siamo qui, uomini e

T — T
e —-

I R

donne come tanti. Quello che vorrei
sottolineare e questo: la gente di Gerico, dove
passa Gesli, guarda, mormora e dice: «E
andato ad alloggiare da un peccatore!» che e
Zaccheo. Cio avviene perché hanno
etichettato Zaccheo: ¢ un ladro, uno
sfruttatore; la gente guarda, ma giudica,
condanna. Anche Zaccheo guarda: “cercava
di vedere quale fosse Gesut”, ma come lo
voleva vedere? Mi sembra fosse un curioso;
dice: “tanta gente che va...chissa chi sta
passando”, corre avanti e va sull'albero per
vedere Gesl, come un personaggio di cui si
parla. Il Signore, invece, guarda Zaccheo e
gli dice: « (...) scendi subito, perché oggi
devo fermarmi a casa tua». Allora e questo

sguardo, credo, commovente. Ciascuno di
noi puo dire: ho incrociato lo sguardo di
Gesu. E quello che si diceva: in carcere la
religione e un fattore importante, e anche una
pratica, un culto, pero, io credo che prima di
tutto ci sia questo sguardo: Gesu mi guarda, e
cosa vede dentro di me? Quello che si capisce
da questo brano e che il Signore ha stima di
Zaccheo, cioe capisce che quell’'uomo, un
pubblicano, un peccatore, uno che ha rubato
e che facendo il suo mestiere si e fatto i suoi
interessi, merita stima, cioé ha dentro
qualcosa che lo rende capace di fare del
bene; Gesu glielo tira fuori, si invita a casa
sua, e Zaccheo allora dice che adesso deve
cambiare vita: «Ecco, Signore, io do la meta
dei miei beni ai poveri; e se ho frodato
qualcuno, restituisco quattro volte tanto».
Vorrei insistere su questo: Gesu ha stima di
me, vede il desiderio di bene che c'é in me,
quello che io posso fare proprio a partire
dalla situazione in cui sono, e rende
possibile una vita nuova.

Questo e il primo aspetto che vorrei
rimarcare: lo sguardo con cui Gesu riconosce
la verita profonda di Zaccheo, non I'etichetta
che mettono i compaesani che dicono: «E
andato ad alloggiare da un peccatore!».

Un’ultima cosa che voglio dire, e questo fatto
di essere qui insieme, cosi diversi, alcuni che
sono in carcere, altri che sono entrati questa
sera per questo incontro, la suora che e uscita
dal monastero per venire qui. Questo essere
insieme, cosa puo significare? E voler dire
una fraternita, un legame che ci unisce.

Vorrei raccontare questo episodio che ho



attualita

vissuto: sono stato qualche settimana fa a
Betlemme, in Palestina, in questo tempo di
guerra e di fatiche. Una certa sera sono venuti
a parlarci due uomini, uno era un israeliano e
raccontava: “lo ero un professore, insomma
un personaggio che ha la sua vita; un giorno,
un palestinese, un kamikaze, € salito sul
pulman dove c'era mia figlia, si e fatto
esplodere ed e morta la mia bambina di
quindici anni. Ho pensato: qui adesso devo
vendicarmi, devo farla pagare...e stato
versato del sangue, voglio versare del
sangue”. C’era quindi l'idea che la risposta al
male sia il male. Dopo un po” questo
intellettuale ha detto: “Si, adesso, pero, se io
faccio del male a un altro, poi mia figlia torna
indietro, cioe recupero la persona che ho
amato?” Quindi ha cominciato a capire che la
vendetta non era la strada da percorrere.

Poi c’era i un altro signore, che era invece un
palestinese che aveva fatto parte del
terrorismo, il quale ha raccontato di un
attacco degli israeliani, dove suo figlio, mi
pare di sei anni, e stato ucciso. Anche lui ha
detto: “Adesso qui ho delle buone ragioni per
mettere delle bombe, per far saltare dei
pullman degli israeliani”. Pero, poi, anche lui,
ha capito che quella strada Ii non portava
avanti.

Allora, questi due uomini,
uno israeliano e l'altro
palestinese, dicevano a noi
che eravamo li ad ascoltare:
“Alla fine abbiamo imparato a
guardare le persone in un
modo diverso e abbiamo
detto: chi e quello 1i?” “Si, € un
palestinese, ma € un uomo”. “Chi e quello Ii?
E un israeliano, ma & un uomo.” Essere
uomini che condividono lo stesso dolore, ha
reso possibile creare questa associazione di
genitori che hanno avuto i figli morti a causa
di queste guerre tremende e, dunque ,di

cominciare una strada nuova. Ecco, lo
sguardo che riconosce, come Gesu riconosce
in Zaccheo, lo sguardo che riconosce
nell'altro, prima che un ostacolo, un nemico,
uno che appartiene a un popolo ostile, un
uomo. Questa mi pare la storia che ho
imparato.

Questo dottore israeliano, poi, diceva: “Qui in
Israele sono tutti matti. In Palestina sono tutti
matti.” Perche? Hanno troppo sofferto e
quindi la sofferenza li ha fatti uscire di testa e
quindi hanno in mente solo di far del male, di
reagire con violenza; per questo si fanno la
guerra. Persone sensate non farebbero la
guerra. Lui, pero, ha detto, riguardo loro due:
“Invece, il troppo soffrire, ci ha resi capaci di
fare il bene”. Questo mi ha molto colpito: la
storia di sofferenza che tutti noi forse
abbiamo dentro, chi é in carcere e chi é fuori,
puo renderci cattivi, tutti preoccupati di
vendicarci, ma c’e anche questa possibilita,
che nella sofferenza

noi diciamo: io ho sofferto...tu hai
sofferto...magari, io ho sofferto per colpa
tua...tu hai sofferto per colpa mia, ma siamo
degli uomini, delle persone che possono
rimediare al male col bene, invece che
accanirsi a fare del male, in modo che tutti
sempre di piu ci sentiamo come oppressi da

questo destino cattivo.

Parlare della speranza, vuol
dire parlare di questo: dentro
la nostra vita c'¢ una
promessa di bene. Questo mi
pare il pensiero importante
per dire cosa sia la speranza:
non e la fantasia di dire:
domani, le cose andranno meglio di oggi; e
una promessa: «(...) scendi subito, perché
oggi devo fermarmi a casa tua». C'é una
promessa di amicizia, che allora motiva a
guardare il mondo, gli altri, se stessi, con
uno sguardo diverso.

17



attualita

“Credo la resurrezione della carne e la vita eterna”
indicazioni liturgiche e pastorali circa le prassi post
cremazione

Piergiorgio Beretta

18

I vescovi di Lombardia hanno diffuso nel

giorno di Ognissanti di questo anno
giubilare una nota contenente alcune
indicazioni  liturgiche e
pastorali su come
accompagnare il momento

della morte e della sepoltura
dei battezzati e nelle quali si

intende precisare come
comportarsi alla luce del

. . €
magistero ecclesiale, ,rﬂ'

illustrandone e motivandone le
scelte e contribuendo a
rinnovare l'annuncio  della
speranza anche nel modo di vivere i riti
funebri.

Riprendendo e confermando quanto riportato
anche dalla Conferenza Episcopale Italiana
nel “Rito delle Esequie” del Rituale Romano
(2012) si ribadisce che I'inumazione dei corpi
meglio si accorda con la fede pasquale della
Chiesa, esprimendo il legame del defunto con
Cristo che mori e fu sepolto, come il seme
nascosto nella terra in attesa della
risurrezione. Tale preferenza non esclude
tuttavia che i fedeli possano scegliere la
cremazione con la conseguente deposizione
dell'urna al cimitero, purché questo non
avvenga per motivi contrari alla fede. Con il
recente affermarsi di quest’ultima prassi
come l'opzione preponderante, puo avvenire
che in alcuni casi venga avanzata la richiesta
da parte dei familiari di disperdere le ceneri
del defunto, di frazionarle o di conservarle in
un luogo diverso rispetto al camposanto.

La Chiesa, pero, che ha accolto i credenti nel
suo seno da vivi, ritenendo doveroso
riscoprire e valorizzare il fatto che il corpo
umano conserva la sua dignita anche
nell’ora della morte, desidera preoccuparsi
anche delle loro spoglie dormienti e
raccomanda che le ceneri siano custodite in
un luogo adatto alla memoria e alla preghiera
comunitaria. Scelte diverse, come quella di

’ 'pﬁ'
7

spargere le ceneri in natura o di conservarle
nelle abitazioni private, potrebbero indurre
I'idea di un annientamento totale dell’uomo,
alimentando anche ogni tipo di
equivoco panteista, naturalista
o nichilista, contrario alla fede
cristiana e privano inoltre i
defunti di molte occasioni di
suffragio, condannandoli in
gran parte all’oblio. Chi visita i
cimiteri, infatti, prega
certamente per i propri cari, ma
anche per tutti gli altri e
ritrovando un nome, una
fotografia o una parola di affetto scritta sulla
pietra, ha occasione di ricordare una storia,
un’amicizia, una sofferenza o una gioia e di
pregare.

Non va dimenticata, inoltre, la necessita di
contrastare alcune tendenze che serpeggiano
nella mentalita corrente: l'idea che ognuno
viva per se stesso e muoia per conto suo, la
riduzione di ogni cosa a mere motivazioni
economiche o pratiche senza che vi siano vere
necessita, il desiderio di censurare l'evento
della morte con gli interrogativi che
inevitabilmente pone; esse portano spesso a
privatizzare i morti sottraendoli alla memoria
della comunita e, in alcuni casi, possono
indurre a una visione banale e disperata
dell’esistenza.

In questo contesto diventa importante, sia per
onorare la dignita dei resti mortali, sia per
testimoniare visibilmente la fede
nell’'appartenenza dei defunti alla comunione
dei santi, raccomandare la prassi suggerita
dalla Chiesa, confermando la normativa, e
ribadire la grande importanza del ricordo e
della preghiera di suffragio come opera di
misericordia verso coloro che hanno lasciato
questo mondo.

Chi volesse approfondire l'argomento puo
trovare tale Nota nella sua versione integrale
sul sito web dell’ Arcidiocesi di Milano.



attualita

Dipendenze e violenze

Nel mese di novembre, in citta, si sono svolti un

convegno sulle dipendenze giovanili e wuna
conferenza dal titolo: “Una societa sempre piu
violenta? Cause e tentativi di risposta”. Queste
tematiche sociali inducono a riflettere anche nel
territorio della nostra Brianza. La prima iniziativa ¢
stata aperta dai saluti istituzionali del Vicario
episcopale di zona, del Questore e del Prefetto; sono
poi intervenuti Giuseppe Spina, Direttore Centrale
per i Servizi Antidroga del Ministero dellInterno, il
di Marcello Viola, il

Procuratore presso il Tribunale per i Minorenni,

Procuratore Milano,
Luca Villa, la docente di psicologia sociale e di
comunita dell’Universita Cattolica del Sacro Cuore,
Elena Marta e 1’Arcivescovo di Milano, Sua
La

moderazione ¢ stata affidata a Milo Infante,

Eccellenza Monsignor Mario  Delpini.
vicedirettore di “Rai2” nell'ambito della Direzione
Approfondimento. Sono state anche coinvolte la
pastorale scolastica e giovanile, gli educatori degli
oratori e insegnanti di religione come punto di
partenza. Il secondo incontro, promosso dal Centro
Culturale Talamoni, ha visto l'intervento del
docente dell'Universita Cattolica del Sacro Cuore,
Marco Lombardi.

La diffusione delle dipendenze nei giovani é stata
sottolineata a partire dall'abuso di sostanze che
avanza in modo preoccupante, anche tra i
minorenni, stimolata da un mercato internazionale
che si serve non solo dei canali tradizionali degli
spacciatori, ma che penetra nelle scuole anche
attraverso gli stessi compagni di classe. La cannabis
¢ la droga piu assunta nel mondo e tra i giovani,
seguita da cocaina ed eroina, ma molto diffuse sono
anche le quelle sintetiche che vengono approcciate
attraverso le piattaforme sociali e si ricevono a casa
senza troppe difficolta. Gia compaiono le prime
avvisaglie del Fentanyl che in America fa stragi di
morti. Non é da sottovalutare anche il consumo
eccessivo di alcol, soprattutto da parte delle
ragazze. E stata accennata anche la dipendenza dal
gioco, in particolare con l'abuso delle piattaforme
tecnologiche che portano all'isolamento sociale fino

a richiudersi totalmente in casa. Correlatamente si

creano frequentemente ulteriori illeciti e veri e
propri e spesso episodi di
soprattutto correlati all'abitudine di girare con i

reati violenza,
coltelli. I1 contrasto ai traffici e al commercio

internazionale non basta, e nemmeno Ila
repressione dello spaccio. Fondamentale ¢ il
lavoro della comunita soprattutto per i minori.
Occorre mettersi in ascolto dei ragazzi, capire quali
siano le domande e cercare di dare risposte: hanno
sogni e talenti, ma anche una grandissima paura di
sbagliare e di non essere adeguati alle richieste iper-
performanti degli adulti. Per tutti i relatori occorre
un lavoro di rete tra adulti, soprattutto educativo, e
di assunzione di responsabilita collettiva nei
confronti dei giovani. L'Arcivescovo ha sottolineato
l'inefficacia della repressione (che se consiste nella

carcerazione, nelle attuali disastrose condizioni,

rende peggiori), ma anche Il'insufficiente
informazione sui danni  provocati dalle
dipendenze. @ Ha  invitato ad  assumersi

responsabilita nei confronti dei ragazzi, come
educatori che sottolineano che vale la pena vivere
facendo del bene ed essendo in rapporto con gli
altri. La vita merita di essere vissuta e c’©¢ una
vocazione da realizzare per cui impegnarsi.
Nessuno puo crescere da solo ed e importante
costruire delle amicizie. Una comunita come
l'oratorio mette insieme.

Nell'altro per quanto

diffondersi della violenza, anche in questo si sta

incontro, concerne il

verificando un incremento non solo
nell’incremento dei conflitti nel mondo, ma anche
nei rapporti tra persone: violenze sui minori, nei
confronti delle donne, ma anche di anziani e
disabili. Anche

feriscono le persone e si spingono anche a gesti

attraverso la tecnologia si
disperati. Non si vede piu nell'altro una persona.
L'isolamento connesso alla pandemia ha aumentato
l'individualismo e i giovani ne hanno risentito
Anche qui si e
limportanza di assumersi una responsabilita

maggiormente. evidenziata
educativa nei loro confronti e di incrementare
rapporti tra e all'interno delle famiglie, e a livello di
comunita locali.

19



attualita

Un invito speciale alla Lectio Divina per
adulti

A cura dell’Azione Cattolica Ambrosiana (Decanato di Monza)

20

Cari fratelli e sorelle del Decanato di Monza,

anche quest’anno 1’Azione Cattolica offre a tutto il Decanato il percorso della Lectio divina,
un’occasione preziosa per leggere il tempo presente alla luce della Parola di Dio.

Vi invitiamo quest’anno a salpare in un viaggio affascinante e profondo attraverso 1'ultima
parte degli Atti degli Apostoli. Il filo conduttore e il "diario di viaggio" di san Paolo che
evidenzia momenti importanti della sua vita. La missione dell’“Apostolo delle Genti” approda
in Europa, insegnandogli come vivere I'annuncio del Vangelo e raccogliendo risonanze inedite
per la comprensione del mistero di Dio. Scopriremo come le svolte significative del viaggio non
furono decisioni di sue, ma frutto di condivisione. La sua missione non era quella di un
solitario, ma un mandato che si sviluppava all'interno di una fitta rete di relazioni e
collaborazioni che prefigura il lavoro di Chiesa.

Questo cammino ci aiutera a riflettere sulla missione della Chiesa nel nostro tempo, ispirati
anche dal primo grande desiderio di papa Leone XIV di una Chiesa unita, luogo dove la
sapienza della fede abita e viene custodita, evitando il rischio dell'autoreferenzialita. La guida
esperta di Moira Scimmi, consacrata dell'Ordo Virginum della diocesi di Milano, ci
accompagnera nella meditazione e nell'approfondimento dei testi, aiutandoci a scoprire come
queste antiche pagine parlino direttamente alla nostra vita quotidiana.

Vi aspettiamo numerosi per navigare insieme verso nuovi orizzonti di fede!

CALENDARIO DEGLI INCONTRI (dalle ore 21 alle ore 22.15)

+ venerdi 23 gennaio 2026
“UNA DONNA DI NOME LIDIA - Da Troade a Filippi” (At 16,11-24)
parrocchia Sacro Cuore in Triante (via Veneto 28, Monza)
» venerdi 13 febbraio 2026
“UN RAGAZZO DI NOME EUTICO - Da Filippi a Mileto” (At 20,1-15)
parrocchia San Rocco (via San Rocco 3, Monza)
+ venerdi 10 aprile 2026
“SIA FATTA LA VOLONTA DEL SIGNORE! - Da Mileto a Gerusalemme” (At 21,1-
19)
parrocchia Sacro Cuore in Triante (via Veneto 28, Monza)
+ venerdi 24 aprile 2026
“VIINVITO A FARVI CORAGGIO - Da Cesarea Marittima a Malta” (At 27,1-44)
parrocchia San Rocco (via San Rocco 3, Monza)
+ venerdi 22 maggio 2026
“QUINDI ARRIVAMMO A ROMA - Da Malta a Roma” (At 28,1-16)
parrocchia Sacro Cuore in Triante (via Veneto 28, Monza)

PARTECIPAZIONE

Gli incontri si terranno in presenza nelle chiese indicate, oppure potrete seguirli collegandovi
al canale YouTube: www.youtube.com/c/SantissimaTrinitaD AmoreMonza

Non e richiesta alcuna preparazione specifica: portate solo il desiderio di mettervi in ascolto
della Parola e la disponibilita a lasciarvi interrogare dal Vangelo.



“Servare et fovere”. Una fede in molte
forme. Monza e il rito patriarchino

Monsignor Claudio Antonio Fontana

L’evento che ha segnato la storia della Chiesa
nel secolo XX e stato il Concilio Vaticano II, il
radunarsi di tutti i vescovi del mondo con il
Papa — Giovanni XXIII prima e poi Paolo VI -
per attuare la riforma della Chiesa.

Uno dei quattro documenti principali, cosi
importante da meritare il nome di
“Costituzione” e quello dedicato alla liturgia,
al culto cristiano, dal titolo: “Sacrosanctum
concilium”. Al numero 4 del testo in questione
troviamo i due verbi che danno il titolo al
presente intervento: servare e fovere, cioe
conservare e incrementare. Questi verbi sono
riferiti ai riti liturgici esistenti nella Chiesa:
“... il sacro Concilio, obbedendo fedelmente
alla tradizione, dichiara che la santa madre
Chiesa considera come uguali in diritto e in
dignita tutti i riti legittimamente riconosciuti;
vuole che in avvenire essi siano conservati e
in ogni modo incrementati; desidera infine
che, ove sia necessario, siano riveduti
integralmente con prudenza nello spirito
della sana tradizione e venga loro dato nuovo
vigore, come richiedono le circostanze e le
necessita del nostro tempo.”

Si dice che la Chiesa considera uguali in
diritto e dignita tutti i riti legittimamente
riconosciuti. Quali sono? Anzitutto, cosa
intendiamo dire con il termine rito? Qui non
intendiamo una singola azione sacra — per
esempio il rito del Battesimo o il rito della
Messa — ma tutto I'insieme delle azioni sacre
vissute dalla Chiesa; non un piccolo tassello
del mosaico, ma il mosaico intero nella sua
completezza.

Quindi stasera dicendo “rito” romano,
ambrosiano, patriarchino intendiamo il
complesso di singole azioni sacre, I'insieme
delle celebrazioni (e delle modalita della
loro esecuzione) che identificano il culto

cristiano praticato in un particolare
territorio (per esempio Roma, Milano,
Aquileia).

storia e arte

Gli elementi costitutivi e identitari di un rito
sono: il calendario con cui si suddivide 'anno
cristiano; la scelta di letture dell’ Antico e del
Nuovo Testamento che accompagnano ogni
celebrazione dell’anno; altri scritti di autori
sacri che compongono la preghiera
quotidiana; le modalita di celebrare i sette
Sacramenti e le altre azioni sacre con i relativi
libri liturgici; i canti (e la musica che li
accompagna); il modo di scandire le ore del
giorno (in particolare 1'alba e il vespero) con
salmi, inni, orazioni; anche il modo di
costruire gli edifici di culto e distribuire
dentro di essi gli spazi liturgici. Insomma, si
tratta di un complesso armonico e omogeneo
di testi e gesti, parole e azioni che danno
corpo e fisionomia al celebrare dei cristiani
in una particolare regione geografica e, non
da ultimo, la coscienza ecclesiale dei fedeli,
consapevoli di ricevere wuna identita
specifica dalla propria liturgia.

Nella Chiesa antica, quella dei primi secoli,
esistevano vari riti locali occidentali (cioe di
lingua latina) e orientali (di lingua greca).
Oggi quali esistono? Tralasciando i tanti
orientali, nella Chiesa occidentale abbiamo:

e il rito romano, in Roma e nella
maggioranza delle diocesi occidentali;

e il rito ambrosiano, nell’arcidiocesi di
Milano e in alcune diocesi confinanti;

« il rito mozarabico (o ispano
visigotico), nella diocesi di Toledo in
Spagna;

+ [esisteva fino al Concilio Vaticano II,
fino agli anni 1960, il rito gallicano
celebrato a Lione, ma la scelta di quella
diocesi fu di abbandonarlo e
sostituirlo con rito Romano].

Potremmo poi ricordare:

+ il rito romano adattato alle diocesi
dello Zaire (attuale Repubblica
Democratica del Congo), talora
chiamato — in modo impreciso — rito
zairese;

21



22

storia e arte

+ il rito romano concesso a quei ministri
della Chiesa protestante di Inghilterra
(vescovi, preti, diaconi) che entrano
nella Chiesa cattolica i quali, dopo
aver ricevuto una ordinazione
cattolica, possono tuttavia mantenere
alcuni  elementi liturgici  della
tradizione anglicana. Non si puo
ancora parlare di un vero e proprio
“rito” autonomo.

..e il rito patriarchino? Quello anticamente
praticato nella diocesi di Aquileia e nelle altre
diciassette diocesi a essa afferenti? Non esiste
piu! Nell'ottobre del 1596 il Concilio
provinciale di Aquileia presieduto del
patriarca Francesco Barbaro ne decreto

T

i -—'_.—.._-l—--.ﬁ-r-l-.;-.l.._"‘-' e

il Rt o
) s .. e B 1, .
o, -
ﬁ it - i R
A-ga ihéfﬂ‘mhau-—

gt L,
_-'hl!'-r-nrull —-,rm:-: --:Irrﬂ

,.n_‘ i .-..J -~ f" "“"q'-_'

' .'. r

---_'- - 'y
.. ;

x
=

..!:-.'-- u!r-...- -a n,.:;i"-u-!;..ir.-.- P

'l-h-ﬂf-"" -'.--r .n-.u!q..::-l
E;—J‘t' ks -ﬁhﬁ--"

-"*’fF

Fol n..r‘ u_i“. wo e
-

I'abolizione, in favore di quello romano. Lo
stesso patriarcato di Aquileia nel 1751 fu
soppresso da papa Benedetto XIV, tenuto
sotto ricatto dall'imperatrice = d"Austria
(nonché duchessa di Milano) Maria Teresa di
Asburgo e della Serenissima Repubblica di
Venezia. Austria e Venezia litigavano su tutto,
ma si alleavano contro il patriarcato di
Aquileia, l'una per ragioni di politica
internazionale (eliminare un vescovo italiano
con giurisdizione al di la delle Alpi!), I'altra
per motivi di politica ecclesiale (costava gia
abbastanza mantenere un patriarca in
Laguna, immaginarsi due!).

Cosi, in Friuli, sulle ceneri del patriarcato di
Aquileia sorsero i due arcivescovadi di Udine
e di Gorizia, che si spartirono le auguste
spoglie: a Udine la biblioteca patriarcale, a
Gorizia il tesoro patriarcale.

In ogni caso, gia dalla fine del 1500 il rito
patriarchino o aquileiese cesso di essere
celebrato (unica eccezione, fino a inizio
1800, la basilica di san Marco in Venezia)
e, nell’Italia del Nord, sopravvissero solo
quello romano e quello ambrosiano.

A Monza che successe?

Non possiamo parlare di abolizione senza
ricordare una data di casa nostra: il 16
ottobre 1578 san Carlo Borromeo decreto,
al termine di un contenzioso durato
quattro mesi e finito fin sulla scrivania di
papa Gregorio XIII, che i monzesi
potessero celebrare in rito romano
«usando pero molta diligenza, che [non] si
faccia piu cosa alcuna secondo il Rito
Patriarchino, et per questo non adoprerete
piu quei rituali scritti a mano».

1118 giugno precedente san Carlo scriveva
al suo agente in Roma: «Quel clero
[monzese] diceva hora I'officio secondo il
Rito Romano, nel quale perdo mescolava
ancora qualche cosa alla Patriarchina,
nondimeno amministrava i sacramenti
alla Patriarchina, cioé il Battesimo e



I’Estrema unctione, faceva anche i funerali et
untioni et cose simili».

Secondo le informazioni raccolte dal
Borromeo e secondo il ricorso presentato dai
monzesi al Romano Pontefice, in citta veniva
celebrata una liturgia “ibrida”: romana con
diversi elementi aquileiesi (e con diversi

elementi ambrosiani, dovremmo
aggiungere).
Eccoci dunque alla questione del rito

patriarchino a Monza!

Allo stato attuale e come evocare un
fantasma: qualcosa che ha un nome, ma non
ha un corpo.

Infatti, al di 1a delle testimonianze di san
Carlo abbiamo ben poco: mancano i
documenti. Nel caso di un rito liturgico, essi
sono anzitutto i testi scritti utilizzati per
celebrare: messali, lezionari, breviari,
calendari, libri per i sacramenti e del canto.
In quello scrigno straordinario che e la nostra
Biblioteca Capitolare, questi libri esistono
tutti in forma di manoscritti su pergamena
ma... sono tutti di rito romano (e ce pure
qualche bel manoscritto ambrosiano)! Allo
stato attuale non ci sono libri di rito
patriarchino e, a onor del vero, nemmeno
nell’inventario redatto nel 1275 ne troviamo.
San Carlo ci riferisce infatti di wuna
celebrazione «secondo il Rito Romano»
eccettuato «battesimo e estrema unctione...
et funerali», cioé la ritualita legata all’inizio
e alla fine della esistenza terrena, che
sarebbero  stati = amministrati = «alla
patriarchina». In Biblioteca, pero, mancano
questi testi. Si potrebbe ipotizzare che siano
stati fatti sparire in seguito alla proibizione
del Borromeo. La copia di wun libro
patriarchino per battesimi, unzioni e funerali
¢ presente a Varenna, che dipendeva
direttamente da Monza: si tratta del
“Sacramentarium  Patriarchale” stampato a
Milano nel 1557 per la diocesi di Como,
direttamente soggetta ad Aquileia. Non

storia e arte

sappiamo pero se questo libro di Varenna
provenga da Monza o da Como. Senz’altro
non c’e nella nostra Biblioteca, e neppure c’e il
“Missale Aquileiensis Ecclesie” (sic!) stampato
nel 1517.

Dunque che dire di questo nobile fantasma
del rito patriarchino monzese? Mancano le
fonti documentarie primarie per un rito e cioe
i libri liturgici, benche non si possa escludere
che a Monza siano esistiti, almeno per
qualche periodo. Ci sono fonti indirette,
quale l'opera del canonico bibliotecario
Anton Francesco Frisi, che ebbe modo di
leggere e copiare molte carte poi disperse
dalla bufera napoleonica. C’¢ un articolo, un
po’ compilativo, del cardinal Schuster del
1943 sulla rivista del Seminario “La scuola
cattolica”. C’e l'ottima edizione del “Liber
ordinarius Modoetiensis” curata da Dell’Oro e
Mambretti, che dimostra come nel Medioevo
si utilizzassero fondamentalmente libri
romani. Senz’altro ¢’é possibilita di indagare
ancora, magari dedicando qualche tesi di
laurea, per esempio ricostruendo la vicenda
di quei quattro mesi cruciali del 1578, che
estenuarono anche il Santo Padre fino a fagli
esclamare: «Che questo affare finisca! Non
voglio piu sentirne parlare».

Possiamo pero segnalare qualche punto,
ovviamente provvisorio e parziale.

Anzitutto sono evidenti alcuni legami della
Basilica di san Giovanni Battista in Monza
con il patriarcato di Aquileia sia per la
posizione di Teodolinda nello scisma dei
Tre Capitoli sia per le vicende del secolo
XIII nel quale larciprete Raimondo della
Torre divenne vescovo di Como (diocesi
suffraganea della sede friulana) e infine
patriarca di Aquileia (senza mai rinunciare
alla carica monzese).

Secondariamente, a meta del secolo XVI i
monzesi erano convinti che il loro modo di
pregare fosse patriarchino e sembra che,
effettivamente, per alcune celebrazioni

23



24

storia e arte

(battesimi, unzioni, funerali) si utilizzasse un
libro rituale aquileiese (ora non piu esistente,
forse perché eliminato dal Borromeo).
Senz’altro erano inevitabili i molti contatti con
Milano e col rito ambrosiano: era normale che
le famiglie nobili o natabili di Milano avessero
dei canonici nel Capitolo di Monza e questi vi
portassero i libri ambrosiani che erano in loro
possesso (per esempio i citati Torriani o i
Visconti e molti altri) e che oggi sono in
Biblioteca Capitolare. In ogni caso, la
coscienza ecclesiale dei monzesi, emersa dal
confronto col cardinal Borromeo, ci
consegna la persuasione di celebrare i divini
misteri alla “patriarchina”, con un culto
capace di plasmare 'identita spirituale della
citta. Il fatto e di un certo rilievo e non va
sottovalutato.

Da ultimo, fino al 1578 i Canonici fecero uso,
per il culto quotidiano in Basilica, di tutti i
manoscritti medioevali

(romani, ma  creduti
patriarchini) della
Biblioteca, benché nel

1570 fosse stato stampato
il  Missale Romanum
revisionato dal Concilio di
Trento. Di fatto,
quest’ultimo manca dalla
Biblioteca (vero e che un
volume moderno in carta
e molto piu soggetto a
deperimento e
consunzione rispetto a un
codice medioevale in
pergamena). A riprova di
questo utilizzo dei
manoscritti medioevali ci
fu Tlatto pratico del
Borromeo di sottrarre dalla nostra biblioteca
la “chiave” che consentiva di aprire gli
“armadi liturgici”, parlando in senso figurato.
Infatti san Carlo fece portare a Milano (nella
Biblioteca Capitolare della Cattedrale) il

o

- !‘:n.-l"-—hilll.l

e T e,
&

nostro Liber Ordinarius Modoetiensis cioeé lo
strumento indispensabile che consentiva
ogni giorno dell’anno di mettere in dialogo
tra loro tutti gli altri manoscritti e stabilire il
programma quotidiano della preghiera
(quali orazioni, inni, antifone, letture, canti
scegliere per la santa Messa e I'officiatura
corale). Le vicende avventurose del Liber
Ordinarius, dalla Francia alle Isole
britanniche, lo hanno fortunatamente
riportato a casa grazie alla tenacia del Lions
Club e dell’Arciprete, monsignor Leopoldo
Gariboldi. L'atto di san Carlo espresse la
volonta di eliminare qualsiasi (eventuale o
presunta) traccia patriarchina, nella volonta
di fare adottare in Monza, se non il rito
ambrosiano, almeno il rito romano nelle
forme ufficialmente stabilite dal Concilio di
Trento.

Per tornare al titolo:
“servare et fovere” |
conservare e
incrementare, dichiarati

dal Concilio Vaticano II?
Dobbiamo dire che queste
azioni sono da riferire alle
liturgie vive,
quotidianamente celebrate
dalla Chiesa e cioe,
attualmente, al rito
romano e al rito
ambrosiano. Il rito
patriarchino e un caro
estinto, che nemmeno ad
Aquileia si immaginano di
rianimare. Non tocca a noi
ripristinarlo. Tuttavia, se
aggirandoci nelle navate
del nostro Duomo ci capitasse di imbatterci
nel suo fantasma, salutiamolo con deferenza,
ossequiamolo con simpatia... per le tante
volte nelle quali e stato qui evocato ha tutto il
diritto di abitare queste venerabili mura.



I1 rito patriarchino a Monza e lo scisma dei Tre
Capitoli: contesto e storia di una lacerazione del

VI secolo

Daro inizio a questa mia presentazione
citando un testo del 1582; suo autore e Paolo
Bisanti, figura di sicuro rilievo della
Controriforma nell'ambito della diocesi di
Aquileia, tanto che gli e dedicata una voce nel
“Dizionario Biografico degli Italiani”. Egli
scriveva che per riuscire a “dar conto soltanto
della differenza tra il rito romano e quello
aquileiese ci sara bisogno di almeno dieci
giorni”. Nello spazio ridotto di un intervento
dedicato essenzialmente alla controversia dei
“Tre Capitoli” — in cui la questione liturgica
si inscrive — e possibile presentare poco piu di
un condensato della vicenda, e forse il modo
migliore di accostarla non e trattarla come un
problema, ma raccontarla come una storia,
diluendo cioe i problemi nella narrazione
storica. Questa sara la storia di wuna
metamorfosi storico-culturale che implica
una dilatazione geografica, perché la
questione che nasce teologica, e orientale, si
fa progressivamente “politica”,
coinvolgendo cosi ambiti sempre maggiori
del mondo mediterraneo: imperi, papati,
regni, vescovadi, fino alle terre prossime alle
Alpi e ancora oltre. La sua massima
deflagrazione e nel VI secolo, ma gia allora la
brace ardeva sotto la cenere. Avrebbe
continuato a farlo nel corso del tempo.

Per procedere con qualche ordine, occorre
innanzitutto chiarire il termine “Tre
Capitoli”. Esso in origine riguarda un testo
che non si é conservato e la cui datazione e
dibattuta nel dettaglio dagli studiosi, ma che
va comunque posta intorno al 543-544, in un
momento di grande complessita della
situazione politica mediterranea. Tutto il
mondo di allora risentiva dei danni causati da
una rovinosa epidemia di peste, che nel 542-
543 si diffuse partendo dall’Egitto e che causo
la morte di circa il 30% della popolazione, con
le conseguenze che e facile immaginare da un
punto di vista demografico, economico,
commerciale, militare. In termini di scala e

storia e arte

intensita, vanno evitate false affinita a
epidemie o pandemie recenti: i danni furono
enormi.

Le potenze che all'epoca si contendono
I'egemonia sono due:

- limpero che chiamiamo “bizantino”,
ma che definiva se stesso “romano”
(anche noi nel prosieguo lo
chiameremo cosi) e che aveva il suo
centro non nell’antica Roma (I'impero
d’Occidente era caduto nel 476), ma a
Costantinopoli (Nuova Roma) e che
era sferzato dalla volonta imperiale di
Giustiniano, sul trono dal 527, ma
“eminenza grigia” della politica
romana gia dal 518 (restera al potere
sino alla morte, nel 565);

- l'impero persiano sassanide di Cosroe
L.

I Romani di Costantinopoli sono in una fase
espansiva; hanno da poco conquistato I’ Africa
settentrionale piegando il regno dei Vandali;
da Cartagine, capitale del regno “barbarico”,
sono giunti in Italia dove combattono contro
gli Ostrogoti. I primi anni della guerra sono
stati loro favorevoli, hanno conquistato
Ravenna, capitale ostrogota, nel 540, ma ora i
Goti sono in ripresa. Anche Cosroe provoca
I'impero romano sul fronte orientale. E anche
particolarmente delicata la situazione sul
fronte siriaco.

La Nuova Roma, pero, non e minacciata solo
da nemici esterni. Una complessa questione
teologica, apparentemente immateriale e
astratta, ha anche implicazioni concretissime.
Si tratta della disputa sulle nature del Cristo,
dopo che i concili ecumenici del IV secolo,
Nicea prima — di cui ricorre nel 2025 il
millesettecentesimo anniversario, celebrato
da papa Leone XIV e dal patriarca ecumenico
Bartolomeo I — e Costantinopoli poi, nel 381,
hanno stabilito la consustanzialita del Figlio
al Padre e formulato il dogma trinitario;
intanto il cristianesimo con Teodosio I (379-

25



26

storia e arte

395) e divenuto la religione ufficiale
dell'Impero. Ora altre questioni agitano le
menti dei teologi e ovviamente degli
imperatori e riguardano soprattutto, come
detto, le nature del Cristo, vero Dio, ma anche
Vero uomo.

Una tendenza razionalistica espressa
dalla teologia soprattutto di Antiochia,
la citta nella quale ¢ nata la parola
“cristiano”, giunge a sottrarre a Maria
Vergine  lepiteto  di  Theotokos
(generatrice o madre di Dio), perché
Dio non puo essere generato. Una
tendenza contrapposta e soprattutto
mistica, espressa dalla scuola di
Alessandria d’Egitto, invece, enfatizza
la natura divina del Cristo. Il concilio
di Efeso nel 431 condanna gli eccessi
della scuola antiochena nella persona
di Nestorio, Vescovo di
Costantinopoli; il  concilio  di
Calcedonia del 451 condanna i
simmetrici e inversi eccessi della scuola
alessandrina nella figura del monaco Eutiche,
cui si riconduce quella che da allora in poi
verra definita leresia “monofisita” o
“miafisita”: (da monos, “singolo”, o mia, “una
sola”, physis, “natura”) , come se la natura
umana fosse “sciolta” in quella divina.

Quale era la visione -cattolico-ortodossa,
accettata da una Chiesa ancora indivisa tra
Occidente e Oriente? La visione e che nel
Cristo dopo l'Incarnazione le nature siano
due, umana e divina, entrambe in sé
compiute e perfette, ma senza unione e
confusione; una pero, e una sola, sia la
persona. Questa e la cosiddetta “unione
ipostatica”: questa e la linea che prevalse
ufficialmente, detta “diofisita” (dal greco dyo,
due, e physeis, “nature”), favorita soprattutto
in Occidente grazie all’opera di papa Leone
Magno che in occasione del concilio
calcedonese del 451 fu rappresentato con
successo dall’allora vescovo di Como, che si

chiamava Abbondio. II monofisismo pero,
condannato nelle sale del Concilio, incontro
grande favore nelle terre, preziosissime per
I'Impero, dell’Egitto e della Siria, anche
combinandosi con tendenze localistiche che

facevano fatica a riconoscersi pienamente
nelle rigide formulazioni di un impero il cui
centro, Costantinopoli, era lontano. La Siria
faceva valere il suo ruolo strategico di confine
verso la Persia, I'Egitto quello tradizionale di
granaio imperiale. L’elaborazione culturale
dei teologi monofisiti, espressa sia in greco sia
in siriaco, era assai raffinata.

Mentre I'impero d’Occidente cadeva (476) e si
formavano nel corso del tempo sulle sue

spoglie i regni romano-barbarici,
Costantinopoli si consolidava
amministrativamente, diplomaticamente,

militarmente. Dal punto di vista culturale,
poi, I'egemonia dell’Oriente era indiscussa.
Per affermare unita imperiale e provare a
bloccare le controversie a vari livelli tra dio- e
monofisiti l'imperatore Zenone, con il
sostegno del patriarca di Costantinopoli,
Acacio, promulgo nel 482 il cosiddetto “Tomo
di Unione”, che sostanzialmente cercava
riportare allo status ex ante, rimuovendo dai



loro incarichi le figure che capeggiavano o
erano sospettate di capeggiare i due opposti
schieramenti. Il risultato di tale vagheggiata
“unione” fu una divisione, nota come “scisma
acaciano”: a Roma il papa non accetto la
deminutio di Calcedonia, il patriarca di
Costantinopoli gli rispose per le rime.

Nel 518 si insedio sul trono di Costantinopoli
un anziano militare, Giustino, il cui nipote,
Giustiniano, gia studiava da imperatore in
fieri. La loro prima mossa fu il ristabilimento
della comunione con Roma, con una decisa
spinta a favore dei diofisiti, ma per ragioni
che oggi definiremmo “geopolitiche”, non
potevano ignorare la forza del monofisismo,
specie in Siria e in Egitto; nei suoi confronti
ebbero una politica ambivalente, con ossequi
ai grandi pensatori monofisiti, tavoli di
lavoro, dibattiti. Tutto cio fu ulteriormente
complicato dal fatto che Giustiniano sposo
una donna discussa da molti punti di vista,
ma certo non dal punto di vista della sua
convinzione cristiana e del suo favore ai
monofisiti: la celebre augusta Teodora.
Giustiniano doveva considerare anche questo
aspetto nella sua titanica attivita dei suoi
primi anni di governo da unus imperator (a
partire dal 527, come detto): essa non fu
caratterizzata solo da acquisizioni territoriali.
Ricordiamo che in pochi anni (532-537) fu da
lui  costruita la pit grande opera
architettonica del mondo tardo antico, la
Basilica di Santa Sofia; e che in pochi anni
(5629-534) fu anche redatta la massima parte
del “Corpus iuris civilis”, la summa giuridica
che nel corso dei secoli e stata giudicata il
libro piu influente della tradizione europea
dopo la Bibbia. Quanto alla qualita cui poteva
giungere l'arte dell’epoca, basti pensare ai
pannello musivi della Basilica di San Vitale in
Ravenna che rappresentano appunto
Giustiniano e la gia menzionata Teodora.
Questa — in estrema sintesi narrativa - la
situazione per sommi capi, che ci consente di

storia e arte

tornare con maggiore consapevolezza al testo
non conservato e di incerta datazione (543-
544) con il quale abbiamo cominciato la nostra
narrazione. Questo testo era un editto di
Giustiniano imperatore, e come tale aveva
forza di legge; era articolato in tre capitoli, e
in greco capitolo si dice kephalaion. Nel greco
ecclesiastico kephalaion ha anche un altro
significato, cioe anatematismo, formula di
condanna di un eretico. Ora, questo editto —
questa legge — ne conteneva proprio tre,
simili, ma non identiche. Sulla base delle piu
attendibili ricostruzioni, possiamo mantenere
che venivano condannati:

- gli scritti e la persona del vescovo e
teologo Teodoro di Mopsuestia (nei
pressi dell'attuale Adana turca,
all’estremita sudorientale della
penisola anatolica), vissuto tra il 350 e
il 428;

- la confutazione degli “Anatemi
contro Nestorio” di Cirillo, vescovo
di Alessandria, ora perduta, di
Teodoreto di Cirro (nell’estremo nord
della Siria, vicino al confine turco) ,
vescovo e scrittore rilevante vissuto tra
393 e 457;

- la “Lettera al persiano Mari”, opera
del teologo e vescovo Iba di Edessa
(in Mesopotamia, attualmente presso
la turca Sanlwurfa), morto anch’egli
intorno al 457.

Da allora Teodoro, Teodoreto e Iba hanno
cominciato a essere conosciuti come i “Tre
Capitoli”. Quindi i “Tre Capitoli” sono
inizialmente la struttura di un documento;
poi diventano il documento; di seguito
vengono identificati le persone oggetto del
documento; ancora, la questione generata
dal documento; infine, lo scisma lacerante.

Che cosa avevano in comune questi
personaggi, vissuti quasi un secolo prima
della promulgazione dell’editto giustinianeo
e che cosa avevano fatto di cosi grave? Essi

27



28

storia e arte

appartenevano alla gia menzionata scuola
teologica antiochena, che nutriva un senso
marcato  della umanita del Cristo,
distinguendola nettamente dalla sua divinita.
Condannati nel corso di un Concilio poi
invalidato (Efeso, 449), a Calcedonia furono
scagionati da ogni accusa. Uno, Teodoro, era
morto da decenni e non era d"uso la condanna
retroattiva; gli altri due, Teodoreto e Iba,
invece, avevano fatto “professione di fede” a
Calcedonia, sottoscrivendo (se pur con
qualche riserva) la condanna di Nestorio e
accettando la  definizione di Maria
“Theotokos”. E lecito domandarsi a questo
punto: perché ridestare la questione a quasi
un secolo di distanza e con una procedura
irrituale?
Come quasi tutto cio che accade nella sfera
dello sviluppo politico del Cristianesimo
antico — divenuto all’epoca di Costantino
imperatore religio licita, poi con Teodosio
unica religione dell'Impero — non si puo
prescindere dalla volonta imperiale. Sin dal
tempo di Costantino, era stata elaborata l'idea
dell'imperatore come vicario di Cristo in terra
(si ricordi che allora il papa romano era
successore di Pietro; il ruolo “cristico” del
papa si sviluppa secoli dopo). Sia detto
dunque che Teodoro, Teodoreto, Iba erano le
tre “vittime sacrificali” che Giustiniano
aveva scelto per concludere un accordo tra
diofisiti e monofisiti moderati: dei quali
aveva bisogno negli anni cruciali intorno al
543-544. Allargando l'area dell’eresia nel
campo nestoriano rispetto a quanto sancito a
Efeso nel 431 e a Calcedonia nel 451, egli
riteneva di offrire una soddisfazione al campo
dei monofisiti; nel contempo, confermando
Calcedonia non rompeva con i diofisiti. Il suo
intento era corroborata dalla enunciazione
della sua famosa “Novella” 6, del 535:

I due piu grandi doni di Dio,

concessi agli uomini dalla celeste

clemenza, sono il Sacerdozio e

I'Impero, quello cura le cose
divine, questo invece regge e
sorveglia le cose umane; I'uno e
l'altro, venendo da un solo e
medesimo principio, sono
I'ornamento della vita umana.
Percio nulla stara tanto a cuore
degli imperatori quanto la virtu
dei sacerdoti, poiché essi pregano
perpetuamente Dio anche per
loro. Infatti se il sacerdozio e del
tutto irreprensibile e pieno di
fiducia in Dio, e se I'Impero con
giustizia e abilita provvede alla
cosa pubblica a lui affidata, vi sara
una meravigliosa armonia [bona
consonantia], che dara al genere
umano tutto cio che e utile.
Nutriamo dunque la massima
premura per quel che riguarda i
veri dogmi di Dio [vera Dei
dogmata] e 'onesta dei sacerdoti:
se essi ’hanno, per mezzo suo
crediamo che Dio ci dara i piu
grandi doni, che manterremo cio
che abbiamo, e che otterremo cio
che non ci e giunto fino ad ora.
Tutto si fa bene e giustamente, se si
inizia in modo conveniente e
gradito a Dio. Questo pensiamo
che avverra, se si custodisce
l'osservanza dei sacri canoni,
tramandataci dagli Apostoli -
testimoni oculari e ministri della
parola di Dio, giustamente lodati e

degni di venerazione - e
conservata e interpretata dai Santi
Padri.

Espresso con sapienza (“nulla stara tanto a
cuore .”), e questo un manifesto del
cosiddetto “cesaropapismo” giustinianeo e
poi bizantino, cioe del controllo imperiale
(“vicario di Cristo in terra”) sulla Chiesa. Tale
visione destava alcune opposizioni anche in



Oriente, ma soprattutto era avversata in
Occidente, dove dopo il 476 la Chiesa di
Roma aveva sempre piul saputo presentarsi
come l'unica struttura istituzionale degna di
considerazione e certo non dimenticava
I'opzione di Giustiniano a favore del
diofisismo e, al contempo, apprezzava il
primato da lui riconosciuto alla sede papale
romana rispetto a ogni altra vescovile, ma non
poteva non considerare che Giustiniano la
stesse progressivamente subordinando alle
ragioni dell'Impero.

Ne era prova tangibile anche il rapporto con il
pontefice in  carica all'epoca  della
promulgazione del fatidico editto, papa
Vigilio. Il precedente, Silverio, era stato
letteralmente rimosso dalla sua carica e aveva
abdicato sotto la pressione dell'avanzata
bizantina in Italia; Vigilio fu insediato nel 537
per volonta della Nuova Roma e secondo
alcune correnti di pensiero con l'intento di
ritirare o almeno attenuare l’opposizione
papale al monofisismo favorito da Teodora
augusta. Le cose andarono diversamente
perché Vigilio mantenne fedelta all'indirizzo
romano papale tradizionale e non solo non
apri al monofisismo, ma quando gli fu
sottoposto il testo dell'editto dei “Tre
Capitoli”, a quanto risulta, non lo approvo. Se
davvero era “l'uomo dell'imperatore” sul
soglio papale, era lecito aspettarsi una
risposta. Gli sviluppi non si fecero attendere.
Con il pretesto di “salvare” il papa dalla
difficile situazione a Roma, dove i Goti
cercavano di riguadagnare terreno, venne
letteralmente rapito dalla flotta bizantina a
fine 545 e, dopo un lungo viaggio, fu portato
a Costantinopoli (Nuova Roma) nel gennaio
547. Qui egli firmo infine nel 548 un testo, lo
“ludicatum”, nel quale (come gia nel 482 con il
“Tomo di Unione”) si cercava un
compromesso: Vigilio si manteneva fedele al
Concilio di Calcedonia (in continuita con la
missione papale romana) e pero anche lui

storia e arte

condannava Teodoro, Teodoreto, Iba, ossia
coloro che ormai chiamiamo per traslato i
“Tre Capitoli”. La soluzione, come gia nel
482, fini per scontentare tutti. La raffinatezza
teologica dell’Oriente aborriva le soluzioni
compromissorie. Quanto all’Occidente, in
Africa si giunse addirittura a scomunicare il
papa. Giustiniano sostanzialmente incarcero
il romano Pontefice nella capitale. Sulla
questione dei “Tre Capitoli” si consumo
dunque una delle principali contese tra
imperium e sacerdotium, ben prima e con
implicazioni anche maggiori del famoso

“schiaffo di Anagni” e della cattivita
avignonese del Trecento.
Tralasciando molti episodi intermedi,

spostiamoci al 553. 1 “Tre Capitoli” dividono
il mondo cristiano. In Occidente — nonostante
i definitivi successi bellici delle armate
“romane” in Italia e in Ispagna — I'Impero
sembra lontano e il comportamento di
Giustiniano irrispettoso delle consuetudini,
se condanna chi era deceduto nella pace della
Chiesa. Appare condannabile anche il
comportamento erratico di Vigilio. Intanto,
I'augusta Teodora — quella che semplificando
potrebbe essere definita una simpatizzante
monofisita vicino al trono di Giustiniano - e
deceduta nel 548. Manca il freno verso certe
spinte centrifughe e si viene creando una
chiesa monofisita in Siria (giacobita) e una
in Egitto (copta). E cosi convocato un nuovo
concilio ecumenico, il quinto della serie, con
I'intento di riportare pace nella Chiesa. Lo
indice, secondo tradizione inveterata,
I'imperatore, stabilendone la sede a
Costantinopoli (Nuova Roma), dove puo
meglio controllarlo e dove puo avvalersi di
una maggioranza di vescovi orientali. Papa
Vigilio non partecipa; dapprima ritiene
nulle le decisioni conciliari, poi finisce per
accettarle. Accetta dunque la condanna dei
tre teologi morti nella pace della Chiesa.
Dopo otto anni di prigionia pitt 0 meno

29



30

storia e arte

dissimulata puo fare ritorno a Roma, dove —
nonostante tutto — non e stato deposto. Muore
in viaggio. Gli succedera Pelagio, un altro
papa di “marca imperiale”; sara lui a dover
gestire la “Citta Santa” nel contesto di
un’ltalia devastata dalla
guerra “greco-gotica”,
vinta dagli armati romani
di Costantinopoli in cui fu
sostanzialmente I'Italia
tutta a perdere.

A quel punto che cosa
accade? Molte sono le
perplessita  dinanzi al
Concilio e ai suoi esiti, in
Africa, nell’lllirico, nella
Dalmazia, persino nelle
Gallie, ma e soprattutto 1'Italia che conta e che
qui interessa: ¢ riunificata tutta sotto il
controllo romano-costantinopolitano e dove
le sedi ecclesiastiche di principale importanza

ricalcano la  geografia ~amministrativa
imperiale. Abbiamo Roma sede papale,
Ravenna sede del prefetto imperiale,

certamente allineate entrambe al potere
dell’'imperatore e le enormi diocesi di Milano
e di Aquileia che entrambe valicano le Alpi
dal punto di vista territoriale e che si
ammantano entrambe del prestigio storico di
grandi vescovi, rispettivamente Ambrogio —
che non necessita di presentazioni - e
Cromazio legato da rapporti strettissimi a
figure quali Gerolamo e Rufino. Nel 554-555
gli arcivescovi di Milano (Ausano il suo
nome) e di Aquileia (Macedonio) rifiutano le
conclusioni del Concilio. E l'inizio dello
scisma tricapitolino. Nel 557 durante
il sinodo convocato ad Aquileia per
I'elezione del nuovo metropolita Paolino I,
si confermo di non riconoscere le
conclusioni del Concilio costantinopolitano
del 553 e di rendersi indipendente da Roma
(“autocefala”) cominciando a impiegare, per
autodefinirsi, il titolo patriarcale

(Giustiniano ancora non aveva legiferato in
merito). Milano non giunse a tanto, ma va
ricordata la sua alleanza con la diocesi di
Como, allora sua suffraganea e fedele
all'impegno profuso dal vescovo Abbondio in

occasione del Concilio di

Calcedonia nel 451.
Nel novembre 565
I'imperatore  Giustiniano

muore lasciando I'Impero
romano di Costantinopoli
pressoché all’apogeo della
sua estensione territoriale
(tanto che alcuni studiosi
hanno parlato di renovatio
Imperii) e con  due
monumenti  destinati a
sfidare i secoli, la Basilica di Santa Sofia e la
raccolta legislativa del “Corpus iuris civilis”.
Le linfe che scorrono all'interno di questo
corpo accresciuto non sono regolate da un
principio di omeostasi: le manovre elaborate
per avvicinare i monofisiti non hanno avuto
esito positivo in Oriente, come detto, e le
questioni teologiche originariamente nate,
oltre un secolo prima, in terre ubicate tra il
Levante e I’Anatolia, ed espresse in lingua
greca, hanno esacerbato gli animi a tremila e
piu chilometri di distanza, nelle terre “latine”
di Aquileia, di Milano, di Cartagine e in altre
ancora.

Fino a questo punto ci siamo diffusi sui “Tre
Capitoli” e sulla metamorfosi di wuna
questione teologica in questione politica di
portata internazionale, con un ruolo
importante di Milano e di Aquileia, ma non
abbiamo ancora chiarito il ruolo di Monza in
tutto questo. Qui arriva il punto forte della
nostra discussione. Circa due anni e mezzo
dopo la morte di Giustiniano, nella
primavera del 568, i Longobardi di re
Alboino penetrano in Italia passando dalle
Alpi Giulie e quindi entrando nei territori
della diocesi di Aquileia. Le forze militari



dei romani di Costantinopoli non riescono a
contrastarli e secondo alcune fonti neanche
intendono veramente farlo. Peraltro, gia li
conoscono, almeno in parte: contingenti di
mercenari longobardi erano stati al soldo dei
romani di Costantinopoli durante la guerra
greco-gotica.

I Longobardi erano certamente poco
interessati alle sottili dispute teologiche (la
loro convinzione religiosa era
genericamente  ariana, con  qualche
persistenza di elementi pagani), semmai a
concrete occupazioni di territori nella
pianura del Po, dove il loro arrivo segno la
capitolazione della civilta italica tardo-antica,
gia avviata con la guerra greco-gotica.

La conseguenza fu che i principali vescovadi
scismatici si trasferirono sulle coste, dove
(diversamente da quanto accadeva nella
pianura) potevano ancora arrivare le navi
romane da Costantinopoli. Ecco, dunque, che
Paolino trasferisce la sede episcopale da
Aquileia a Grado, sulla costa, dove lascera
segni artistici e architettonici incantevoli,
consolidando inoltre lo statuto patriarcale.
Quindi resta scismatico rispetto al papa di
Roma, ma soggetto alla legge di
Costantinopoli.

Quanto a Milano, l'arcivescovo parimenti
scismatico Onorato si trasferisce ben piu
lontano, a Genova.

La “cattivita genovese” del vescovado di
Milano durera fino a meta del VII secolo: con
la conquista della Liguria da parte del re
longobardo Rotari la sede operativa torno a
Milano. Non cosi il suo carattere scismatico,
perché Milano era rientrata dallo scisma e si
era riallineata da Genova alla ortodossia
imperiale costantinopolitana e papale romana
nel 573, benché ampia parte del clero fosse
favorevole a perdurare nello scisma. Aquileia
(in quel di Grado) invece persisteva, isolata e
orgogliosa, nella sua posizione scismatica, in
comunione con le chiese suffraganee e con le

storia e arte

altre chiese del nord Italia (I'antica Liguria)
che si rifiutano di seguire l'esempio di
Milano. Qui veniamo al punto strategico, che
riguarda anche Monza e le scelte politiche e
religiosa di una donna di grande talento
politico: Teodelinda, bavarese, cattolica e
pero simpatizzante per gli scismatici, come
gran parte dei cattolici dell’Italia del nord.
Diversa quindi dai suoi due sposi
longobardi, cristiani ariani: prima Autari, nel
589, poi, alla sua morte, Agilulfo, nel 590.

La Regina, in quanto cattolica ebbe un
rapporto privilegiato con un altro papa che
ben conosceva Costantinopoli, Gregorio
Magno (590-604), della illustre famiglia degli
Anicii, che era stato apocrisiario (sorta di
nunzio apostolico) presso la sede imperiale e
che aveva il problema di rapportarsi con
I'Impero romano, lontano e in difficolta (cui
pero era legato da comunanza di fede) e con
la crescente e vicina potenza longobarda, con
le sue componenti ariane (cioe eretiche) e
cattoliche (scismatiche). Teodelinda non era
una interlocutrice malleabile anche perché il
suo consigliere di fiducia nelle questioni
teologiche era un monaco di provenienza
aquileiese e quindi antiromano sulla
questione dei “Tre Capitoli”: Secondo di
Non, che fu decisivo anche nella promozione
di un ecclesiastico aquileiese a vescovo di
Como.

Affezionata a Monza piu che alla sede di
Pavia, qui aveva promosso la costruzione
della Basilica regia di san Giovanni Battista
(su cui poi é stato edificato I'attuale Duomo),
che resto legata alla Chiesa scismatica
aquileiese, e ne avrebbe assunto il rito detto
“patriarchino”.

Occorre pero prestare attenzione: la sede di
Aquileia, come detto, non si trovava piu ad
Aquileia bensi a Grado, e nel 606 i romani di
Costantinopoli ~ insediarono a  Grado
I'ortodosso Candidiano, in comunione con
Roma, ma la partita non finiva qui. Per tutta

31



32

storia e arte

risposta i Longobardi riuscirono a insediare
nella sede storica del Patriarcato (cioe ad
Aquileia-Aquileia) un vescovo fedele alla
posizione scismatica tricapitolina. Dall’antica
arcidiocesi di Aquileia nascono cosi due
diversi patriarcati: uno tricapitolino, fedele ai
longobardi, insediato ad Aquileia e un altro
(allineato a Costantinopoli [Nuova Roma] in
termini politici e alla Roma papale in termini
religiosi) con sede a Grado, che si definiva la
“nuova Aquileia”. Dal Patriarcato di Grado si
sarebbe poi generato quello di Venezia, ma
questa e un’altra storia.

Aquileia avrebbe accettato la condanna dei
“Tre Capitoli” solo con la definitiva
affermazione del cattolicesimo presso i re
longobardi; avvenne con il re Cuniperto e
nel 698 Aquileia ritorno in comunione con
Roma ponendo fine allo scisma. Altro ¢ lo
scisma, con le sue implicazioni e distinzioni
intellettuali, e altro e il rito, espressione
vitale, in qualche modo organica, della fede.
Sia Como - fedele al Concilio di Calcedonia
per la presenza di Abbondio — sia Monza -
per il prestigio di Teodelinda e della Basilica
regia, che godeva di speciali privilegi e
influssi — restarono legati a lungo al rito di
Aquileia fino alla sua soppressione a favore
del rito romano (non ambrosiano!) in piena
Controriforma nel 1596.

In omaggio ad Abbondio e al suo ruolo a
Calcedonia, Como restdo a far parte come
suffraganea della nuova diocesi di Aquileia
(quella longobarda, per intendersi) e non di
Milano, e cio attraverso i secoli. Solo nel 1789,
all'epoca della Rivoluzione Francese, di Kant
e di Mozart, la diocesi di Como ritorna
suffraganea di Milano. Nel frattempo, il
patriarcato di Aquileia, che aveva cambiato
sede operativa piu volte (spostato a Cormons
nel 628, a Cividale del Friuli nel 737, a Udine
nel 1238) era stato soppresso: accadde nel
1751. Ne nacquero gli arcivescovadi di Udine
e di Gorizia.

Apprendiamo dal “Libro Quarto” della
“Storia dei Longobardi” di Paolo Diacono
che la regina longobarda Teodolinda fece
costruire a Monza la Basilica di San
Giovanni Battista, nella quale il vescovo
Secondo di Non, tricapitolino convinto,
battezzo il figlio che ella ebbe da Agilulfo,
ossia Adaloaldo; per tale Basilica regia si
ritiene da parte di alcuni che Teodolinda
avrebbe rivendicato l'esenzione dalla
giurisdizione diocesana. Se gia all’epoca si
praticasse il rito patriarchino & assai
dibattuto. Intervennero sul tema, con varieta
di sfumature, figure come il cardinale
Schuster e poi storici autorevoli come Gian
Piero Bognetti, Ottorino Bertolini, Gabriella
Rossetti Pepe, per non citarne che alcuni.
Secondo altri invece, il rito patriarchino, gia
adottato nella chiesa di Aquileia e in quella di
Como, prevalse a Monza solo ai tempi
dell’arciprete Raimondo della Torre che nel
1260 fu nominato vescovo di Como e nel 1272
fu promosso alla sede di Aquileia.

Quali erano le particolarita del rito
“patriarchino”  soppresso  oltre mezzo
millennio fa? Fino a che punto esso era affine
al rito alessandrino, alla luce dei rapporti
storici tra la metropoli d’Egitto e lalto
Adriatico? Per ora — grazie agli sforzi
combinati di codicologi, paleografi, liturgisti,
storici dell’arte e dell’architettura — riusciamo
a investigare solo pochi spazi di un grande
campo culturale e religioso, che andra
considerato non come wun pacchetto di
istruzioni  “chiuse” tramandate senza
mutamenti attraverso secoli lontani, ma come
un fenomeno storico dalle caratteristiche
sfaccettate ed evolutive, testimonianza
preziosa dei contatti tra Mediterraneo
d’Oriente e d’Occidente. Lo dimostra anche -
anzi, € un buon esempio in merito - la
singolare, sostanzialmente divisiva, infine
non risolutiva e percio umanissima vicenda
dei “Tre Capitoli”.



an

“Conﬁtear unum baptisma in
remissionem peccatorum”

Padre Roberto Osculati

In occasione dei 1700 anni dal primo concilio ecumenico della Chiesa tenutosi a Nicea nel 325 che

porto alla prima dichiarazione di fede, abbiamo chiesto a padre Roberto Osculati, Ordinario di Storia

del Cristianesimo presso la Facolta di Lettere e Filosofia dell’Universita di Catania, di offrirci un

commento al Simbolo nicenocostantinopolitano negli articoli mensili di questi rubrica, nel corso del

2025.

L’ingresso nella comunita dei nuovi eletti da
tutte le genti oltre i riti della legge ebraica e
indicata dal rito battesimale. L’immersione
fisica nell’acqua, come segno di una liberazione
dalle colpe morali, e proprio di molte forme
religiose ovunque diffuse.

Negli evangeli canonici 1'uso e attribuito a
Giovanni il Battista. Le sue origini sono
strettamente intrecciate a quelle di Gesu di
Nazareth. Secondo la narrazione di san Luca, il
figlio della donna vecchia e sterile precede
I'avvento del Figlio della giovane Vergine. Nel
quindicesimo anno dell'impero romano di
Tiberio Cesare, Ponzio Pilato governava a suo
nome la Giudea, modesti principi locali si
dividevano l'antico regno di Davide e Anna e
Caifa esercitavano il sommo sacerdozio a
Gerusalemme, ma nel deserto la voce divina si
fa sentire di nuovo tramite il figlio del vecchio
sacerdote Zaccaria. Si adempie un antico
messaggio di conversione proclamato dal
profeta Isaia. Lontano dalla pesante autorita
imperiale, oltre il sacerdozio d’Israele, in una
regione disabitata e selvaggia la voce della
profezia penitenziale risuona di nuovo per
chiunque voglia ascoltarla e abbandonare i
criteri della vita comune.

Le folle si raccolgono per sottoporsi al rito
penitenziale dell'immersione nelle acque del
Giordano; e pero inutile sottoporsi a un rito
esteriore senza una conversione morale,
quando invece 'animo ¢ pieno di veleno e si
ignora l'imminenza di un castigo definitivo:
occorre, piuttosto, dividere cibi e vestiti con chi
non ne ha, mentre pubblicani e soldati devono
esercitare il loro lavoro senza ingannare o
prevaricare. L’'immersione  penitenziale
nell'acqua e solo una preparazione

all'imminente effusione dello spirito divino
con tutta la sua energia rigeneratrice,
rappresentata dal fuoco dello Spirito. Tutti gli
esseri umani saranno messi alla prova da un
giudizio ultimo di purificazione e ricreazione.
Anche Cristo era presente tra la folla, mala sua
immersione viene completata con la presenza
dello Spirito divino. Lacqua primordiale
ricorda la creazione originaria e ritrova
I'originaria effusione dello Spirito,
rappresentato dalla Colomba, segno di
comunione e di amore. Egli e il Figlio amato.
Libero da ogni male, rinnova, dopo un
lunghissimo corso di secoli, la comunione con il
divino e con il cosmo del primo uomo, Adamo
(Lc 3).

La scenografia evangelica presenta, con il suo
linguaggio carico di simboli, una storia morale
e spirituale dell'umanita, che culmina con la
figura del Nazareno, modello e motivo di ogni
giustizia.

La comunita formatasi nel corso dell’attivita di
Gesu, dopo la Sua morte e la Sua nuova vita,
dovra evitare di porsi problemi sul
rinnovamento del regno di Israele. Dovra,
invece, accogliere il nuovo battesimo dello
Spirito Santo, che li rendera testimoni della
nuova vita conforme allo Spirito delle origini e
della fine dell'universo. La loro attivita non
riguardera piu le illusioni della legge antica.
Dovra, piuttosto, iniziare a Gerusalemme, dalla
Giudea e dalla Samaria per rivolgersi a tutti gli
esseri umani in tutte le terre. La nuova vita
secondo lo Spirito, di cui il Cristo € esempio e
origine, dovra essere fatta conoscere a tutta
I'umanita quale nuova e definitiva sapienza cui
chiunque puo aderire per essere liberato dal
male. Oltre la semplicita e il suo intenso

(6]

33



34

ngolo del teologo

carattere simbolico, sara necessario
comprenderne le origini e lo sviluppo. La
testimonianza e accompagnata da una attivita
che permetta di esporne i significati piu
profondi a ogni popolo, anche al di fuori della
tradizione israelitica. Una organica istruzione e
necessaria per indicare lo sviluppo della storia
biblica fino al suo vertice nella morte e nella
nuova vita del giusto. A Pietro e affidato
dapprima questo compito con i suoi lunghi
discorsi a cui si affollano migliaia di devoti
ebrei. Stefano propone una intera storia di
Israele, che converge verso la morte e la nuova
vita di Gesu. Filippo si fa
interprete della profezia di Isaia
per condurre al battesimo un
etiope incapace di
comprendere  la  Scritture
ebraiche. Il feroce persecutore
Saulo, detto Paolo, incontra il
Signore sulla via di Damasco e
viene afferrato da Lui, riceve il
battesimo. L’Apostolo rivive
con tutto se stesso la vicenda di
quel Cristo che non ha
conosciuto esteriormente, ma
che lo ha toccato nell'intimo
della sua fervida personalita.
Per decenni vorra annunciarlo
dove mai nessuno ne ha reso
testimonianza, ma lo Spirito
vivente lo possiede, lo conduce,
lo rende testimone adatto ad affrontare ogni
difficolta, persecuzione e ansia. Le Scritture
d’Israele, la morte e risurrezione di Gesu sono
esposte nelle sue fatiche, nei suoi successi
missionari, nelle sue sconfitte. Egli di rado si ¢
assunto il compito di celebrare il rito
battesimale, ma lo ha vissuto e comunicato con
tutto Se stesso. Prima di Lui, Pietro, il massimo
testimone della vita storica e mistica del Messia
aveva aperto la strada del battesimo delle genti
accogliendo il centurione Cornelio nella
comunita. In lui, infatti, le opere dello Spirito si

erano manifestate ancor prima del rito
battesimale. Come sempre, lazione divina
precede le opere umane e mostra orizzonti
sempre nuovi e piu larghi. La conoscenza delle
Scritture e l’esperienza effettiva danno un
motivo e sono la sostanza personale del rito
ecclesiastico.

Nei secoli quarto e quinto, le comunita
cristiane nell'ambito dell’impero romano
dovettero affrontare l'arduo compito di un
organismo religioso perseguitato a morte, ma
poi con Costantino tollerato e con Teodosio
divenuto obbligatorio. Intere masse dovettero
aderire alla fede
cristiana di Nicea e
Costantinopoli;
erano generalmente
abituate a  una
pratica religiosa
molto formale,
basata su tradizioni,
riti e credenze che
esprimevano un
conformismo

politico e sociale
obbligatorio. La
preparazione al

battesimo diveniva
per i vescovi delle
grandi citta un
compito assai
impegnativo. Il
periodo liturgico della Quaresima e della
Pasqua fu scelto per la preparazione
comunitaria al battesimo e all’Eucarestia con la
spiegazione dottrinale, basata sul commento
alla preghiera del Padre nostro e al Simbolo
apostolico. Dopo la celebrazione liturgica della
Veglia pasquale, veniva spiegato il significato
mistico dei riti compiuti. Grandi vescovi e
teologi, come i santi Ambrogio, Cirillo di
Gerusalemme, Giovanni Crisostomo, Leone
Magno lasciarono testi esemplari delle loro
catechesi prebattesimali e mistiche.



L’albero della vita

ACCOLTI NELLA RITORNATI ALLA CASA
NOSTRA COMUNITA’ DEL PADRE

Muriglio Emma Amadori Rossana

Renzo Lavinia Canesi Giuseppina

Sorteni Cecilia Cullen Monica

Peri Marianna

CALENDARIO

Lunedi 1 dicembre

—ore 21 — chiesa di s. Pietro m. - VEGLIA D'AVVENTO promossa dalla Carifas decanale
Mercoledi 3 dicembre
—ore 21 — chiesa di s. Pietro m. = CONCERTO
""tra musica e passione per l'eterno"
(con la Cappella Musicale del Duomo di Monza e il Coro Milano)
in memoria di don (Lodo)Vico Cazzaniga, canonico del Duomo
Mercoledi 10 dicembre
—ore 20.30 — in Duomo — CONCERTO 'tra musica e passione per l'eterno"
con 1'Orchestra Sinfonica di Milano
Domenica 14 dicembre
—ore 17 —in Duomo — incontro per le famiglie: "I'amore mistico e I'amore coniugale"
Martedi 16 dicembre

inizia la novena del S. Natale in Duomo: tutti i giorni feriali alle ore 7.30 e 17 (sabato solo ore 7.30)

Domenica 21 dicembre
—ore 20.15 — chiesa di s. Pietro m. - CONCERTO d'organo
in memoria di don Guido Pirotta, canonico del Duomo
Lunedi 22 dicembre
—ore 21 — in Duomo — CONCERTO natalizio della Cappella Musicale
Mercoledi 24 dicembre
—ore 18 — in Duomo — S. Messa vigiliare per le famiglie della catechesi (veglia ore 17.30)
—ore 23.30 — in Duomo — Solenne CONCELEBRAZIONE "in Nocte Sancta" (veglia ore 23)
Giovedi 25 dicembre
—ore 10.30 — in Duomo — Solenne PONTIFICALE e benedizione papale
Mercoledi 31 dicembre

—ore 18 — in Duomo — S. Messa solenne, esposizione del Ss. Sacramento e canto del TE DEUM

E possibile scaricare questo numero de “ll Duomo”
dal sito parrocchiale: www.duomomonza.it




Autorizzazione del Tribunale di Monza

3 Settembre 1948 - N. 1547 del Reg.

Direttore responsabile: MARINO MOSCONI
Edito da Parrocchia San Giovanni Battista - Monza

Stampa:
Develoop S.r.1
Via Col di Lana, 18
20900 Monza (MB)




